
 
 

 

 

  



 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 
CENTRO DE CIÊNCIAS SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GESTÃO DE ENSINO DA EDUCAÇÃO 
BÁSICA 

 
 
 
 
 
 
 
 

LAIZE VANESSA FROES MARQUES 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

BUMBA-MEU-BOI DO MARANHÃO:  o sotaque de Zabumba na perspectiva da Lei 
n°10.639/2003  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
São Luís  

2025 



 
 

 

LAIZE VANESSA FROES MARQUES 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

BUMBA-MEU-BOI DO MARANHÃO:  o sotaque de Zabumba na perspectiva da Lei 

n°10.639/2003  

 
 
 

 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Gestão de Ensino da Educação 
Básica para obtenção do título de Mestra em 
Educação - Gestão de Ensino da Educação Básica, 
da Linha de Pesquisa Educação, Diversidade e 
Inclusão Social na Educação Básica. 
 
Orientador: Prof. Dr. Antonio de Assis Cruz Nunes 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
São Luís 

2025 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem da capa 

 

  

Bumba Meu Boi de Leonardo.  

Arquivo pessoal de Laíze Vanessa Froes Marques 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

LAIZE VANESSA FROES MARQUES 
 
 
 
 

 
BUMBA-MEU-BOI DO MARANHÃO:  o sotaque de Zabumba na perspectiva da Lei 

n°10.639/2003  
 

 
 

 
 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Gestão de Ensino da Educação 
Básica para obtenção do título de Mestra em 
Educação - Gestão de Ensino da Educação Básica, 
da Linha de Pesquisa Educação, Diversidade e 
Inclusão Social na Educação Básica. 
 

 

 

Aprovada em: ___/____/____  

 

 

 

BANCA EXAMINADORA  
 
 

Prof. Dr. Antonio de Assis Cruz Nunes (Orientador) 
Doutor em Educação - PPGEEB 

 
Prof.  Dr. Raimundo Nonato Assunção Viana (1º Examinador) 

Doutor em Educação – PPGEEB 
 

Prof. Dr. Washington Luis Rocha Coelho  (2º Examinador) 
Doutor em Educação - DEPE-CECEN/UEMA 

 
Profa. Dr.ª Marilda da Conceição Martins (1ª Suplente) 

Doutora em Educação – PPGEEB 
 

Prof. Dr.ª Sirlene Mota Pinheiro da Silva (2ª Suplente) 
Doutora em Educação – PPGE/UFMA 

 
 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu avô, Djalma Marques, um exemplo 

de resistência pela manutenção da 

tradição das memórias do Boi de Zabumba 

em Mirinzal/MA. 

 

 

 

 



 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Esta conquista representa muito mais do que a conclusão de uma etapa 

acadêmica: ela simboliza a realização de um sonho, o resultado de anos de 

dedicação, perseverança e fé. Cada desafio superado, cada noite de estudo e cada 

renúncia feita ao longo do caminho tornaram esta vitória ainda mais significativa. 

Agradeço a Deus, fonte de toda inspiração e força, por ter conduzido meus passos e 

iluminado meu caminho em todos os momentos, especialmente nos mais difíceis. 

Com o coração cheio de gratidão, reconheço que esta vitória não foi 

conquistada sozinha. Cada pessoa que me apoiou, orientou e acreditou em meu 

potencial tornou-se parte fundamental desta jornada. Por isso, dedico este momento 

de conquista a todos que caminharam ao meu lado, fortalecendo minha fé e minha 

determinação. Que este marco seja apenas o início de muitas outras realizações, 

sempre guiadas pela esperança, pelo amor e pela certeza de que sonhos, quando 

cultivados com esforço e humildade, tornam-se realidade. 

A Deus, nosso Pai e Criador de todas as coisas, pela dádiva da vida e pela 

sabedoria concedida.  

À minha família, meu alicerce e sustentação, que sempre me impulsionou 

a perseverar e jamais desistir. À minha mãe, Valdecy da Paz Silva Froes, verdadeira 

fortaleza, por acreditar incondicionalmente nos meus sonhos; ao meu pai, José 

Ribamar Marques, por seu amor e dedicação; aos meus irmãos, Lana Valéria Froes 

Marques e Marcos Vinícius Froes Marques, pelo constante incentivo; e ao meu 

sobrinho, Isaac Brenno Marques Almeida, cuja existência me inspira a ultrapassar 

meus próprios limites.  

Ao meu marido, Artur Silva Santos, pela paciência e pelo apoio inabalável 

diante dos meses de intensas emoções vivenciadas. 

Ao meu orientador, Professor Dr. Antonio de Assis Cruz Nunes, pelo 

inestimável acompanhamento acadêmico, pela confiança depositada em meu 

potencial e por não desistir desta importante temática étnico-racial negra. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Gestão de Ensino da Educação 

Básica (PPGEEB), em especial ao Professor Dr. Antonio de Assis Cruz Nunes – 



 
 

 

Coordenador do PPGEEB e a ex- Coordenadora Profa Dra. Hercília Maria de Moura 

Vituriano, pelo suporte acadêmico e institucional. 

À Agência de Inovação, Empreendedorismo, Pesquisa, Pós-Graduação e 

Internacionalização (AGEUFMA) da Universidade Federal do Maranhão (UFMA), pelo 

apoio constante à trajetória acadêmica desta servidora. 

Ao Colégio Universitário (COLUN) da Universidade Federal do Maranhão, 

especialmente à Direção Geral, à equipe pedagógica e aos docentes que colaboraram 

com a realização da pesquisa.  

Aos docentes do PPGEEB, em especial à Professora Dra. Cenidalva 

Miranda de Sousa Teixeira, ao Professor Dr. João Batista Bottentuit Júnior, ao 

Professor Dr. José Carlos de Melo, à Professora Dra. Lívia da Conceição Costa 

Zaqueu, à Professora Dra. Marize Barros Rocha Aranha, à Professora Dra. Luciana 

Rocha Cavalcante, à Professora Dra. Marilda da Conceição Martins, à Professora Dra.

Marileia Santos Cruz da Silva e à Professora Dra. Vanja Maria Dominices Coutinho 

Fernandes, pelo compartilhamento generoso de saberes. 

Aos colegas da Turma de 2021, pelas valiosas trocas de experiências e 

conhecimentos. Ao amigo Luis Félix Rocha, que, desde o início desta jornada, tem se 

mostrado presença fundamental em cada etapa desta trajetória acadêmica. 

Ao Professor Dr. Natalino Salgado Filho, pelo apoio e estímulo ao longo deste 

percurso. 

Encerro estas palavras com um profundo sentimento de gratidão e 

humildade, ciente de que esta conquista é fruto do esforço coletivo, das oportunidades 

recebidas e do apoio incondicional de tantas pessoas especiais.  

A cada um que contribuiu, de alguma forma, para a realização deste sonho, 

meu sincero obrigado. Esta vitória não é apenas minha, mas de todos que me 

ajudaram a chegar até aqui, seja com uma palavra de encorajamento, com um gesto 

de carinho ou com um exemplo de dedicação e perseverança. 

Que esta conquista seja a base para novos desafios e oportunidades, e 

que eu possa retribuir, em algum momento, tudo o que recebi ao longo desta jornada. 

Com gratidão, sigo adiante, com a certeza de que o futuro é promissor e que as vitórias 

são, muitas vezes, apenas o começo de uma caminhada ainda mais significativa. 

 

 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

"Se tu é racista, tu num tá com nada”. 

“Se tu tem preconceito, tu num vale 

nada”. 

              Toada Boi de Guimarães, 2022 

 

 



 
 

 

RESUMO 

 

A presente Dissertação trata do Bumba-meu-boi do Maranhão: o sotaque de Zabumba 

na perspectiva da Lei nº 10.639/2003. O objetivo da pesquisa foi investigar o ensino 

do Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, no contexto da História e Cultura Afro-

brasileira e Afro-maranhense, com vistas à elaboração de um Guia de Orientações 

Didáticas para os docentes de Arte e História no Colégio Universitário (COLUN). A 

investigação partiu da problematização central: como o ensino do Bumba-meu-boi, 

sotaque de Zabumba, poderá contribuir para o atendimento da Lei nº 10.639/2003 no 

Colégio Universitário? As principais referências bibliográficas utilizadas foram: 

Albernaz (2004), Azevedo Neto (1997), Arantes (1981), Carvalho (1996), Carvalho 

(1999), Gomes (2012), Ferretti (2007), Reis (2002), dentre outras.. O método de 

procedimento adotado foi o Estudo de Caso Instrumental. Os sujeitos da pesquisa 

foram o gestor da escola, o coordenador pedagógico, os docentes de Arte e História, 

além das turmas do 8º e 9º ano dos Anos Finais do Ensino Fundamental. Os 

instrumentos de coleta de dados foram a observação sistemática e entrevistas. A 

análise e interpretação dos dados ocorreram por meio de quadros de respostas. A 

dissertação está organizada nas seguintes seções: na primeira, foi apresentada a 

introdução, com a descrição da configuração teórica, metodológica e organizativa da 

pesquisa; na segunda, foi feita uma retrospectiva histórica do Bumba-meu-boi no 

Brasil e no estado do Maranhão, com destaque para o Bumba-meu-boi de sotaque de 

Zabumba; na terceira, abordou-se a cultura popular no enfrentamento do preconceito 

e da discriminação; na quarta, realizou-se uma descrição do contexto do Bumba-meu-

boi à luz da Lei nº 10.639/03; na quinta seção, foram apresentados a caracterização 

da escola pesquisada, os passos metodológicos da pesquisa, a análise e 

interpretação dos dados, e o produto educacional intitulado Guia de Orientações 

Didáticas: sobre o ensino do Bumba-meu-boi de Sotaque de Zabumba. A pesquisa 

concluiu que a escola pesquisada necessita de formações continuadas sobre o 

Bumba-meu-boi de Sotaque de Zabumba, conforme prescreve a Lei nº 10.639/2003. 

 

Palavras-chave: Bumba-meu-boi; Zabumba; Lei nº 10.639/03. 

 

 



 
 

 

ABSTRACT  

 

This dissertation deals with the Bumba-meu-boi of Maranhão: the Zabumba accent 

from the perspective of Law No. 10.639/2003. The objective of the research was to 

investigate the teaching of Bumba-meu-boi, the Zabumba accent, in the context of 

Afro-Brazilian and Afro-Maranhão History and Culture, with a view to developing a 

Teaching Guidelines Guide for Art and History teachers at the University College 

(COLUN). The investigation started from the central problematization: how can the 

teaching of Bumba-meu-boi, the Zabumba accent, contribute to compliance with Law 

No. 10.639/2003 at the University College? The main bibliographic references used 

were: Albernaz (2004), Azevedo Neto (1997), Arantes (1981), Carvalho (1996), 

Carvalho (1999), Gomes (2012), Ferretti (2007), Reis (2002), among others. The 

procedural method adopted was the Instrumental Case Study. The research subjects 

were the school manager, the pedagogical coordinator, the Art and History teachers, 

and the 8th and 9th grade classes of the Final Years of Elementary School. The data 

collection instruments were systematic observation and interviews. Data analysis and 

interpretation occurred through response tables. The dissertation is organized into the 

following sections: the first presents the introduction, describing the theoretical, 

methodological, and organizational configuration of the research; The second section 

presented a historical retrospective of Bumba-meu-boi in Brazil and the state of 

Maranhão, highlighting Bumba-meu-boi with a Zabumba accent. The third section 

addressed popular culture in confronting prejudice and discrimination. The fourth 

section described the context of Bumba-meu-boi in light of Law No. 10.639/03. The 

fifth section presented the characteristics of the school studied, the methodological 

steps of the research, the analysis and interpretation of the data, and the educational 

product entitled "Guide to Teaching Guidelines: on Teaching Bumba-meu-boi with a 

Zabumba Accent." The research concluded that the school studied requires ongoing 

training in Bumba-meu-boi with a Zabumba Accent, as prescribed by Law No. 

10.639/2003. 

 

Keywords: Bumba-meu-boi; Zabumba; Law No. 10,639/03. 

 

 

 



 
 

 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Matracas e pandeirões do Boi da Maioba ................................................ 28 

Figura 2– Cazumbás do bumba meu boi do sotaque da baixada ............................. 28 

Figura 3 – Pandeirões do Boi de Zabumba ............................................................... 29 

Figura 4 - Boi sotaque de orquesta ........................................................................... 30 

Figura 5 -Matracas e pandeirões do Boi da Maioba .................................................. 31 

Figura 6 – Tambor onça esquentando numa fogueira ............................................... 35 

Figura 7– índias tupaias do Boi Fé em deus ............................................................. 36 

Figura 8 – Vaqueiros de Boi de Zabumba ................................................................. 37 

Figura 9– Boi de Zabumba ........................................................................................ 37 

Figura 10– Foto do início do século XX do Palácio Cristo Rei .................................. 51 

Figura 11– Fachada do C.E Profa. Maria Helena Rocha .......................................... 55 

Figura 12 – Fachada externa do COLUN .................................................................. 57 

Figura 13 - Vista de cima do prédio do COLUN ........................................................ 57 

Figura 14   Sala de Aula 1 ......................................................................................... 61 

Figura 15– Sala de Aula 2 ......................................................................................... 61 

Figura 16-   Sala de Aula 3 ........................................................................................ 62 

Figura 17– Sala de Aula 4 ......................................................................................... 62 

Figura 18– Secretaria do COLUN ............................................................................. 63 

Figura 19– Sala anexa da secretaria do COLUN ...................................................... 63 

Figura 20 – Sala de professores - 1 .......................................................................... 64 

Figura 21 -– Sala de professores - 2 ......................................................................... 64 

Figura 22– sala do NAPNEE ..................................................................................... 65 

Figura 23 – Auditório do COLUN ............................................................................... 65 

Figura 24– Pátio do COLUN...................................................................................... 66 

Figura 25– Sala do NAE ............................................................................................ 66 

Figura 26 -  Mural 1 ................................................................................................... 67 

Figura 27- Mural 2  .................................................................................................... 67 

Figura 28- Mural 3 ..................................................................................................... 68 

Figura 29- Mural 4 ..................................................................................................... 68 

Figura 30– Mural 5 .................................................................................................... 69 

Figura 31– Bumba Meu Boi do Maranhão ............................................................... 111 

Figura 32– Histórico do Bumba Meu Boi ................................................................. 111 



 
 

 

Figura 33– Santos religiosos no Boi de Zabumba ................................................... 113 

Figura 34– Sotaque de Matraca .............................................................................. 115 

Figura 35– Sotaque da Baixada .............................................................................. 115 

Figura 36– Sotaque de Matraca .............................................................................. 116 

Figura 37– Sotaque de Orquestra ........................................................................... 116 

Figura 38– Sotaque de Costa-de-mão .................................................................... 117 

Figura 39– Reconhecimento com Patrimônio Cultural ............................................ 118 

Figura 40– Elementos de diferenciação cultural ...................................................... 119 

Figura 41– Chamada do capítulo 4 ......................................................................... 120 

Figura 42– Eixos de articulação pedagógica ........................................................... 121 

Figura 43 – Propostas de Abordagem Didática ....................................................... 122 

 

 

 

 

 

  



 
 

 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO ....................................................................................................... 15 

2 RETROSPECTIVA HISTÓRICA DO BUMBA MEU BOI ....................................... 21 

2.1 No Brasil ............................................................................................................. 21 

2.2 No Maranhão ...................................................................................................... 24 

2.3 Sotaque de Zabumba ........................................................................................ 31 

3 A CULTURA POPULAR NO ENFRENTAMENTO DO PRECONCEITO E DA 

DISCRIMINAÇÃO ..................................................................................................... 44 

4 O BUMBA MEU BOI NO CONTEXTO DA LEI Nº 10.639/2003 ............................ 47 

5 A MANIFESTAÇÃO DO SOTAQUE DO BOI DE ZABUMBA NO COLÉGIO 

UNIVERSITÁRIO ...................................................................................................... 51 

5.1 Caracterização do Colégio Universitário ......................................................... 51 

5.2 Metodologia da Pesquisa ................................................................................. 69 

5.3 Vozes dos participantes da pesquisa .............................................................. 71 

5.4 Guia de Orientações Didáticas sobre o ensino de Bumba meu Boi de Sotaque 

de Zabumba ........................................................................................................... 108 

6 CONCLUSÃO ...................................................................................................... 123 

REFERÊNCIAS ....................................................................................................... 126 

APÊNDICES............................................................................................................138
 
APÊNDICE A – GUIA DE ORIENTACAO DIDÁTICA: sobre ensino do Bumba Meu 

Boi de Sotaque de Zabumba .............................................................................. 1399 

APÊNDICE B – ROTEIRO DA ENTREVISTA PARA SER APLICADO AOS 

DOCENTES DE HISTÓRIA DO COLUN E COORDENAÇÃO PEDAGÓGICA .... 1766 

APÊNDICE C – ROTEIRO DE OBSERVAÇÃO NO 
COLUN.....................................................................................................................177
 
ANEXOS..................................................................................................................178 
 



 
 

 

ANEXO A – CARTA DE APRESENTAÇÃO PARA O CAMPO DE PESQUISA

 ...............................................................................................................................179

9 

ANEXO B – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO PARA OS 

PARTICIPANTES DA PESQUISA .......................................................................... 180 

ANEXO C – MATRIZ CURRICULAR DOS CURSOS ............................................. 181 

ANEXO D– REGIMENTO DO COLUN ................................................................... 186 

ANEXO E – TERMO DE AUTORIZAÇÃO DAS IMAGENS INTERNAS DO COLUN

 ...............................................................................................................................207

7 

 
 
 



15 

 

 1 INTRODUÇÃO 

 
 

Segundo Baptista (2013), as manifestações da cultura popular podem servir 

para que determinados grupos, comunidades e locais se coloquem à frente da 

globalização, reforçando assim a identidade nacional e a identidade da cultura local, 

com a perspectiva da existência de significados sociais diferentes em torno das 

manifestações culturais coletivas. Canclini (2008) afirma que as culturas populares 

conseguem ser, no cenário atual, um mix de prosperidade e hibridismo, pois as 

mudanças têm sido constantes tanto na perspectiva da comunidade quanto para o 

atendimento da demanda do turismo. Essa capacidade de reinvenção e adaptação 

para o contexto da modernidade é, na maioria das vezes, percebida como uma 

estratégia de sobrevivência e/ou manutenção no cenário contemporâneo. 

A cultura popular também inclui sentimentos como solidariedade, igualdade, 

respeito às diferenças, humildade e parceria. O autor destaca ainda a dificuldade que 

a escola encontra em trabalhar esses valores no cotidiano, pois considera de 

fundamental importância que a valorização da diversidade cultural e histórica seja um 

propósito de formação para os indivíduos como cidadãos (Abib, 2006). O Maranhão 

possui reconhecidamente diversas manifestações da cultura popular, incluindo 

algumas já patrimonializadas e outras em vias de patrimonialização, sendo o Bumba-

meu-boi uma manifestação já reconhecida como patrimônio da humanidade. 

Deixando de ser considerada uma brincadeira marginalizada para se configurar como 

uma das maiores referências da identidade cultural no Maranhão, consoante registro 

como bem imaterial conferido pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (IPHAN, 2011). 

A Lei nº 10.639/03, no artigo 1º, que altera os artigos 26-A, 79-A e 79-B da Lei 

nº 9394/96, descreve que: “Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio,

oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-

Brasileira” (Brasil, 2003, p. 1). Assim, a manifestação cultural e artística do Bumba-

meu-boi do Maranhão, especificamente o sotaque de Zabumba, se insere na referida 

lei. 

O sotaque de Zabumba tem a singularidade de manter os saberes técnicos

originais, como a comédia, os personagens, o toque, os cantos e as danças, além da 



16 

 

peculiaridade das indumentárias. O ritmo é definido pelas zabumbas rústicas (feitas à 

mão, de madeira retirada do mangue em data certa, com lua apropriada, seguindo a 

tradição) arrochadas na corda. Os pandeiros são confeccionados de jenipapo e 

cobertos com couro. Os brincantes organizam-se nos papéis de amo, indígenas, 

rajados, vaqueiros, palhaços, pai Francisco, Catirina, assim como o próprio boi 

(Azevedo Neto, 1997). 

Os primeiros registros sobre o Bumba-meu-boi do Maranhão foram 

encontrados em documentos históricos e periódicos do século XIX. A análise desses 

achados revela um contexto sociocultural repleto de preconceito e interdições às 

manifestações culturais populares. No caso específico do Bumba-meu-boi, as notícias 

publicadas em jornais se referem à brincadeira como dança de negros e utilizam 

termos que sugerem serem os brincantes promotores de brigas e confusões (Azevedo 

Neto, 1997). 

A cultura popular é um dos principais elementos da Arte que, segundo Arantes 

(1981), tem relação com as formas artísticas de expressão: literatura oral, música, 

teatro, etc., elementos estes que compõem a existência humana. Para Abib (2006, p. 

24), "a cultura popular também inclui sentimentos, como solidariedade, igualdade, 

respeito às diferenças, humildade e parceria". Ainda destaca a dificuldade que a 

escola encontra em trabalhar esses valores no cotidiano, pois considera fundamental 

que a valorização da diversidade cultural e histórica seja um propósito de formação 

para os indivíduos como cidadãos. Neste sentido, Brandão (2009) reafirma a defesa 

de Abib (2006) de que a escola é o lugar necessário e ideal para perpetuar os saberes 

populares. 

A escola é atuante e necessária no processo de formação da sociedade, e tem 

a seriedade de garantir espaços dentro do currículo escolar para a cultura popular, 

pois é necessário garantir o desenvolvimento dos aspectos cognitivos, sociais, 

culturais, criativos e emocionais do aluno, incluindo o senso de pertencimento, 

protagonismo e criticidade. Sendo assim, é imprescindível a elaboração de uma 

perspectiva de reconhecimento da grandeza que é a diversidade cultural brasileira 

(Brandão, 2009). 

Fundamentado nisso, as instituições educacionais estão em constante 

mudança nos contextos sociais, políticos, econômicos e culturais. Nesse contexto, a 

implementação da Lei nº 10.639/2003, que foi ampliada pela Lei nº 11.645/2008, 



17 

 

significou um grande avanço em busca da promoção da igualdade racial, objetivando 

o educar para as relações étnico-raciais. Entretanto, mesmo com as legislações 

mencionadas e corroboradas com as Diretrizes Curriculares, ainda não há material 

didático suficiente para atender às demandas entre teoria e prática (Brasil, 2008). 

A Lei nº 10.639/2003 possui um conjunto de outros textos legais que as 

regulamentam, são: o Parecer nº 03/2004, aprovado em 10 de março de 2004. 

Segundo o documento, em tela: Este Parecer visa a atender os propósitos expressos 

na Indicação CNE/CP 06/2002, bem como regulamentar a alteração trazida à Lei 

9394/96 de Diretrizes e Bases da Educação Nacional pela Lei 10.639/2003, que 

estabelece a obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana 

na Educação Básica (Brasil, 2004a, p. 1). 

Conforme Nunes et al (2018, p.102-103) 

A Lei 10.639/2003 versa que a cultura e história afro–brasileira esteja inserida 
no currículo escolar. As Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 
das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-
Brasileira e Africana aprovam e fundamentam a inclusão da lei, que tem como 
desígnio corrigir injustiças, combater discriminações e preconceitos, corrigir 
injustiças enfatizando a inclusão social e o exercício pleno da cidadania 
aqueles que estão inseridos no sistema educacional brasileiro  
 

Além do Parecer nº 03/2004, há a Resolução nº 01/2004, aprovada no dia 17 

de junho de 2004, a qual institui as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 

Africana. Segundo o artigo 1º desta Resolução, em tela, descreve: 

1° A presente Resolução institui Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura 
Afro-Brasileira e Africana, a serem observadas pelas Instituições de ensino, 
que atuam nos níveis e modalidades da Educação Brasileira e, em especial, 
por Instituições que desenvolvem programas de formação inicial e continuada 
de professores (Brasil, 2004b, p.1). 

 
Conforme o exposto, uma pesquisa sobre o Bumba-meu-boi, sotaque de 

Zabumba, está inserida no contexto da Lei nº 10.639/2003, haja vista que este sotaque 

é uma ancestralidade africana, assim como é formado por integrantes ou brincantes, 

majoritariamente, negros. Há de se acrescentar que as artes visuais, a musicalidade, 

a dança e a teatralização representam, praticamente, uma manifestação da população 

negra. Nesse sentido, Lima (1982, p. 3) considera que o "boi de Zabumba é mais 

África. [...] O ritmo é diferente, mais lento, chamando senzalas e mocambos, num 

compasso soca-pilão". O nome Zabumba decorre do nome do instrumento musical 

utilizado na brincadeira do referido Bumba-meu-boi. Sobre essa informação, temos: 



18 

 

 
O instrumento da zabumba é uma espécie de bumbo grande, coberto com 
couro de animal, tocado com uma baqueta grossa, apoiado numa forquilha e 
conduzido por dois carregadores. A percussão rústica é complementada por 
maracás, tambor onça e pequenos pandeiros (Cardoso, 2013, p.5). 
 

Com base na Lei nº 10.639/03, a pesquisa que pretendemos desenvolver será 

sobre o Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, como forma de resgatar a história e a 

arte da população afro-maranhense. Neste sentido, delimitaremos as áreas de 

conhecimento de História e Arte. A pesquisa será desenvolvida no Colégio 

Universitário, pertencente à Universidade Federal do Maranhão, situado na Cidade 

Universitária Dom Delgado, Campus da UFMA, em São Luís. Acrescentamos que a 

pesquisa será realizada com os docentes que lecionam Arte e História nos Anos Finais 

do Ensino Fundamental. 

Do exposto, nossa pesquisa pretende tratar sobre o Bumba-meu-boi, sotaque 

de Zabumba, no contexto da Lei nº 10.639/03, a qual prevê a obrigatoriedade do 

ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana no currículo escolar brasileiro. 

Nesse sentido, a pesquisa será realizada no Colégio Universitário (COLUN), com 

docentes de História e Arte dos Anos Finais do Ensino Fundamental. 

A motivação pessoal para a realização da pesquisa remete às origens da minha 

família. Meu avô paterno, nascido em Cururupu-MA e criado em Mirinzal-MA, em uma 

comunidade quilombola, sempre foi amante do Bumba-meu-boi, e, em especial, do 

sotaque de Zabumba. Não satisfeito apenas em participar como brincante, ele 

resolveu contribuir ainda mais confeccionando as indumentárias. Entretanto, mesmo 

após se tornar o representante oficial da brincadeira, sempre enfrentou muitas 

dificuldades para tornar o Bumba-meu-boi conhecido e reconhecido por sua 

comunidade. 

A nossa investigação partiu da seguinte problematização central: como o 

ensino do Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, poderá contribuir para o 

atendimento da Lei nº 10.639/2003 no Colégio Universitário? À luz dessa 

problematização, surgiram outras questões que norteiam a pesquisa. Primeiramente, 

buscamos entender quais são os entendimentos teóricos e práticos sobre a história 

do Bumba-meu-boi, de modo geral, e especificamente sobre o sotaque de Zabumba, 

que os docentes de Arte e História do Colégio Universitário possuem a respeito. Além 

disso, questionamos quais são as percepções desses docentes sobre a História e 

Cultura Afro-brasileira e Africana, dentro da perspectiva da Lei nº 10.639/2003.



19 

 

Também nos propusemos a investigar como os docentes de Arte e História do Colégio 

Universitário desenvolvem suas aulas utilizando conteúdos relacionados à História e 

Cultura Afro-brasileira e Africana. Por fim, nos questionamos de que forma um Guia 

de Orientações Didáticas sobre o ensino do Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, 

poderá contribuir para a história e cultura da população afro-maranhense, à luz da Lei 

nº 10.639/03, dentro do contexto do Colégio Universitário. 

A partir desses questionamentos, formulamos os seguintes objetivos para a 

pesquisa. O objetivo geral é investigar o ensino do Bumba-meu-boi, sotaque de 

Zabumba, no contexto da História e Cultura Afro-brasileira e Afro-maranhense, com a 

finalidade de elaborar um Guia de Orientações Didáticas para os docentes de Arte e 

História no Colégio Universitário (COLUN). Como objetivos específicos, buscamos 

identificar quais entendimentos teóricos e práticos os docentes de Arte e História do 

Colégio Universitário possuem sobre a história do Bumba-meu-boi, de modo geral, e 

especificamente sobre o sotaque de Zabumba; verificar o que os docentes de Arte e 

História pensam sobre a História e Cultura Afro-brasileira e Africana, conforme a Lei 

nº 10.639/2003; compreender como esses docentes desenvolvem suas aulas 

utilizando conteúdos relacionados à História e Cultura Afro-brasileira e Africana; e, 

finalmente, descrever de que forma um Guia de Orientações Didáticas sobre o ensino 

do Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, pode contribuir para a história e cultura da 

população afro-maranhense, à luz da Lei nº 10.639/03, dentro do Colégio 

Universitário. 

As principais fontes bibliográficas utilizadas neste trabalho foram: Abib (2006), 

Albernaz (2004), Azevedo Neto (1997), Arantes (1981), Cardoso (2013), Carvalho 

(1996) Carvalho (1999), Costa (2015), Gama (1996), Gomes (2012), Ferretti (2007), 

Lima (1982), Marques (1996), Reis (2002) e Padilha (2019), dentre outras. 

A Dissertação está constituída nas seguintes seções: na primeira seção, foi 

feita a introdução, na qual descrevemos a configuração teórica, metodológica e 

organizativa do trabalho; na segunda seção, apresentamos a retrospectiva histórica

do Bumba-meu-boi no Brasil e no estado do Maranhão, com destaque para o Bumba-

meu-boi de sotaque de Zabumba; na terceira seção, abordamos a cultura popular no 

enfrentamento do preconceito e da discriminação; na quarta seção, discutimos o 

contexto do Bumba-meu-boi à luz da Lei nº 10.639/03; na quinta seção, 

apresentamos a caracterização da escola pesquisada, os passos metodológicos da 



20 

 

pesquisa, bem como a análise e discussão dos dados; na sexta seção, apresentamos 

a conclusão, seguida das referências bibliográficas, apêndice e anexos. Dessa 

forma, esperamos que nossa pesquisa possa trazer contribuições para o campo 

investigativo da Educação para as Relações Étnico-Raciais. 



21 

 

2 RETROSPECTIVA HISTÓRICA DO BUMBA MEU BOI 
 

 

2.1 No Brasil 

  

O Brasil é nitidamente reconhecido como um país rico em diversidade cultural 

e possui uma longa história de folclore e tradições que caracterizam suas identidades 

regionais e étnicas. Segundo Spech e Rocha (2021, p. 194): 

A cultura brasileira e suas manifestações têm suas especificidades nas mais 
diversas regiões do país; particularmente, os brasileiros conservam e 
valorizam suas origens, pois com toda a modernidade que a globalização 
oferece, o povo do país continua a cultuar suas tradições, sua religiosidade e 
a culinária típica. 

 

Entretanto, essa diversidade nem sempre é reconhecida, e questões sobre 

preconceito esbarram nas amarras do tempo e da construção da sociedade. No caso 

do Bumba-meu-Boi, os maiores preconceitos estão no sotaque e na etnia, que 

refletem nas diferenças de oportunidades sociais e econômicas. 

O Bumba-meu-Boi é uma manifestação da cultura popular oriunda das classes 

populares, e a maioria de seus brincantes é formada por negros. Ele é visto como uma 

poderosa ferramenta para desafiar o poder hegemônico, que é aquele exercido pela 

classe dominante, questionando autoridade, diferenças sociais, fetichismos e 

preconceitos, os quais “são os resultados de uma recusa que nega as diferenças do

outro, mas que produz em seu lugar formas de autoridade e crença múltipla que 

alienam as pressuposições do discurso civil” (Bhabha, 2007, p. 136-137). 

A reflexão desse contexto histórico permite ilustrar dois aspectos da cultura 

brasileira que exprimem essa tensão. Pois, de um lado, temos o Bumba-meu-Boi, uma 

performance folclórica cultural e tradicional que celebra a diversidade do Brasil, mas, 

por outro lado, o preconceito com um sotaque considerado fora do padrão, o que 

imprime a discriminação que reflete na falta ou na minimização de oportunidades para 

aqueles que estão fora do padrão. Sob esse olhar, podemos compreender melhor os 

desafios em relação às oportunidades para a promoção da diversidade cultural e da 

justiça social e cultural no Brasil. 

O Bumba-meu-Boi é uma performance folclórica tradicional que tem suas 

raízes profundas no folclore maranhense. Os personagens das apresentações do 



22 

 

Bumba-meu-Boi refletem a diversidade regional e étnica presentes no Brasil, com 

suas influências africanas, indígenas e europeias. De forma geral, a apresentação 

costuma ser dividida em três atos: a introdução, o conflito e a resolução. É necessário 

destacar que o Bumba-meu-Boi é uma importante expressão cultural que destaca a 

diversidade e a riqueza da cultura popular brasileira (O Estado do Maranhão, 1980). 

O Bumba-meu-Boi é uma manifestação folclórica da cultura popular brasileira, 

conhecida como folguedo, e possui muitas peculiaridades e um expressivo poder de 

comunicação que desafiou o tempo através de sua vitalidade. De forma simbólica, sua 

representatividade apresenta elementos mitológicos, religiosos e teatrais que aguçam 

o imaginário popular brasileiro (Costa, 2015). 

Conforme Ayala e Ayala (2015), essa expressão cultural desempenha um papel 

fundamental na essência da história e na identidade do Brasil, pois trata-se de uma 

tradição cultural que mistura influências africanas, indígenas e europeias, e que 

evoluiu ao longo do tempo de um ato religioso para uma expressão popular e cultural 

secular. Sendo celebrado em todo o país, com suas variações regionais e locais, 

reflete a diversidade cultural do país e as questões contemporâneas da sociedade 

brasileira, bem como suas práticas culturais. 

No Brasil, as origens do Bumba-meu-Boi remontam à mistura de tradições 

africanas, indígenas e europeias durante o período colonial. Ele evoluiu de um ritual 

religioso, com a combinação de elementos do catolicismo e do animismo africano, até 

se tornar uma expressão da cultura popular brasileira, com suas peculiaridades 

regionais e locais, e com reconhecimento, inclusive, internacional. Dessa forma, 

Azevedo Neto (1997, p. 24-26) define essa manifestação em grupo, e a classificação 

dos subgrupos são: 

Grupo africano – é indiscutivelmente, o mais amplo. Seus subgrupos 
espalham-se por todo o Estado [...]. O fato é que [...] o negro – mandado ou 
fugido – espalhava-se pelo território maranhense disseminando seus cantos, 
suas danças, seu jeito de divertir-se [...]. Grupo indígena – não obstante haja 
influências negras e brancas como, por exemplo, alguns passos de dança e 
alguns chapéus de rajados, a influência maior é a exercida pelos índios 
brasileiros [...]. Grupo branco – dos três grupos é este que menos influência 
tem das duas outras raças [...]. Vai desde suas origens, de encontro a tudo 
que está convencionado sobre Bumba-meu-Boi do Maranhão. De qualquer 
modo, nada, nada, a não ser o ritmo o aproxima dos Bois de outras regiões 
[...]. 

 

O Bumba Meu Boi é um reflexo da sociedade brasileira, um retrato das 

hierarquias sociais e das dinâmicas de poder, representado através de suas 



23 

 

performances e com a utilização de sátira e do bom humor para refletir e criticar 

assuntos como corrupção e a desigualdade social e econômica. Sobre performance, 

Bião (1999, p. 157) explica que: 

A performance é um modo de comunicação e de ação, distinto da ação 
‘normal’ ou ‘cotidiana’, caracterizando-se por certos tipos de comportamentos 
e diversos registros de engenhosidade [...] A performance é uma rede 
sofisticada de contratos, de sistemas signico-cinésicos (movimentos 
corporais), hápticos (contato consigo mesmo e com os outros) e proxêmicos 
(distância relativa entre os corpos e de manipulações do espaço- tempo). Ela 
é autônoma. 

 

Essa tradição também reflete a necessidade de preservação e promoção da 

diversidade cultural brasileira, pois o Bumba Meu Boi é uma expressão singular que 

reflete a história e a identidade cultural do país. Sua perpetuação possibilita o 

reconhecimento e a valorização do patrimônio cultural brasileiro. 

Quanto aos aspectos contemporâneos que cercam o Bumba Meu Boi, 

encontramos a apropriação cultural permeada por interesses comerciais e a 

marginalização das práticas culturais afro-brasileiras na sociedade brasileira. Embora 

muitos desafios tenham sido traçados e vencidos, a história do Bumba Meu Boi 

brasileiro reflete os esforços para preservar e promover a cultura do Bumba Meu Boi 

e suas peculiaridades, em especial como patrimônio cultural do Brasil, incluindo, 

nesses esforços, a inserção do Bumba Meu Boi nos currículos escolares, 

possibilitando assim garantir a continuação da herança cultural para as futuras 

gerações. 

Todavia, embora existam algumas versões do Auto do Bumba Meu Boi nas 

diversas regiões do Brasil, predomina que essas dramatizações são o ponto máximo 

da brincadeira, com destaque para o riso, o lúdico, a reivindicação e a crítica presentes 

na encenação. E essas críticas corroboravam para a revolta da elite brasileira. Tal fato 

é corroborado na obra Mídia e Experiência Estética na Cultura Popular: o Caso do 

Bumba Meu Boi de Ester Marques, que traz uma situação de revolta da elite (Marques, 

1999). 

No Estado de Pernambuco, em 11 de janeiro de 1840, o padre Miguel do 

Sacramento Lopes Gama, que também era proprietário do jornal O Carapuceiro, 

noticia sua indignação após assistir a uma apresentação de Bumba Meu Boi. Eis o 

fato: 

De quantos recreios, folganças e desenfado populares há neste nosso 
Pernambuco, eu não conheço um tão tolo, tão estúpido e destituído de graça 



24 

 

como o aliás bem conhecido Bumba meu boi. Em tal brinco não se encontra 
um enredo, sem verossimilhança, nem ligação: é um agregado de disparates 
(Cascudo, 1954-1979). 
 

 O Bumba Meu Boi possui ramificações de denominações em todo o país, 

sendo considerado uma das manifestações folclóricas mais autênticas da cultura 

popular brasileira, com suas origens remetidas ao ciclo do gado nordestino e grande 

representatividade nessas regiões do país. Entretanto, há diversas nomenclaturas 

para esse folguedo, como: Boi Bumbá, no Pará; Boi de Mamão, em Santa Catarina; 

Boi Calemba, no Rio de Janeiro; Boi de Reis, na Paraíba, por exemplo. Em todas as 

regiões e independentemente da nomenclatura, o enredo é a morte e a ressurreição 

do boi (O Estado do Maranhão, 1980). 

O Auto do Bumba Meu Boi nasce no final do século XVII, em meio às lutas 

sociais, embalado pelos grandes embates entre os senhores e escravos, índios e 

brancos, no seio de uma sociedade patriarcal escravista do Brasil Colonial, imbuída 

de fortes revoltas populares (Marques, 1996). 

Nesse Auto do Bumba Meu Boi, constitui-se a representação cênica de um 

enredo central: a história de Mãe Catirina, esposa e grávida do escravo da fazenda, 

Pai Francisco (Chico ou Negro Chico), que sente o desejo de comer a língua do boi. 

O marido, para satisfazer o desejo da esposa e impedir o cumprimento da profecia (se 

o desejo não fosse atendido, a criança nasceria com cara de boi), cortou a língua do 

boi mais amado da fazenda (o preferido do fazendeiro). O fazendeiro, ao descobrir o 

ocorrido, mandou seus capatazes, com a ajuda de índios guerreiros (conhecedores 

da mata), para capturarem Pai Francisco, que havia fugido para a mata. 

Ao ser capturado, Pai Francisco é castigado e, para não ser morto, precisará 

reanimar ou ressuscitar o animal. Pai Francisco recebe a ajuda de pajés, doutores e 

padres para ressuscitar o boi, porém sem sucesso. Por isso, Pai Francisco pede a 

intercessão divina através de uma promessa a São João Batista para salvar o boi e 

escapar da morte. E, por milagre do santo, o boi revive, ganha vida nova e tudo vira 

festa. 

 

2.2 No Maranhão 

Os primeiros registros sobre o Bumba-meu-boi do Maranhão foram

encontrados em documentos históricos e periódicos do século XIX. A análise desses



25 

 

achados revela um contexto sociocultural repleto de preconceito e interdições às 

manifestações culturais populares. No caso específico do Bumba-meu-boi, as notícias 

publicadas em jornais se referem à brincadeira como dança de negros e eram 

utilizados termos que sugerem serem os brincantes promotores de brigas e confusões 

(Azevedo Neto, 1997). 

Conforme Canjão (2003), o Bumba-meu-boi surgiu no Maranhão sob a 

sentença do preconceito e da discriminação, tanto pelo fato de representar um 

substrato popular quanto pelo significativo cunho racial. Dessa forma, Carvalho (1999) 

se refere ao Bumba-meu-boi como uma das brincadeiras preferidas dos negros 

escravos que estavam marginalizados e aproveitavam o folguedo para externalizar 

sua agressividade e protesto. 

Durante dois séculos, o Bumba-meu-boi passou por diversas fases: de vítima 

de preconceito no século XIX, por ser considerada uma ‘brincadeira de arruaceiros’,

tendo que solicitar autorização para poder sair às ruas na década de 1960, e sob 

ameaças de extinção na década de 1970, ao prestígio na sociedade maranhense no 

século XXI, que conseguiu se reinventar e sobreviver (Carvalho, 1996). 

O Bumba-meu-boi do Maranhão tem suas especificidades quanto à sua 

realização e no sentido em que se expressa para a população local. No Maranhão, a 

brincadeira é tradicionalmente realizada no período das festas juninas; já em outras 

localidades do país, o Bumba-meu-boi é realizado no período do carnaval. No 

Maranhão, a tradição traz a encenação do rapto, morte e ressurreição de um boi, fruto 

do desejo da personagem Catirina, uma mulher negra que, grávida, deseja comer a 

língua do boi mais amado do patrão de seu marido, o personagem Francisco ou Preto 

Chico (Burke, 1989). 

O Bumba-meu-boi está relacionado à dança, teatro, musicalidade e sotaques, 

onde os brincantes não apenas dançam, mas brincam ao redor do boi. Por isso, essa 

manifestação se tornou uma atividade popular, de tradição e de devoção. Ele se 

destaca como uma expressão da cultura popular maranhense e possui sua marca 

ativa e presente no cotidiano local (Gomes, 2014). 

Essa manifestação folclórica possui singularidades que diferenciam um grupo 

do outro, mesmo quando tratamos de grupos com o mesmo sotaque. Pois, cada grupo 

apresenta alguma característica própria que corresponde às chamadas remodeladas 

de identidade, incorporando contextos e espaços sociais em novas significações. 



26 

 

Essa diferenciação pode ocorrer através da inclusão de algum instrumento musical, 

coreografia, enredo e/ou entrada no arraial, tornando assim uma peculiaridade 

daquele grupo (Lima, 1982). 

Segundo Arendt (2007), o mito da origem do Bumba-meu-boi situa-se em três 

mundos: o mundo do branco – representado pelo dono da fazenda, pelo delegado, 

pelo veterinário, por Deus e pela Igreja Católica (através do sacerdote); o mundo 

indígena – representado pela floresta, pelos índios, pelos encantados (intermediários 

do pajé); e o mundo do negro – representado pelo Pai Francisco e Mãe Catirina. 

Trazendo à tona um lugar hegemônico do mundo branco em oposição aos dois 

mundos subalternos. 

O auto resume o culto a São João, que circunscrevia fundamentalmente aos 

grupos sociais menos favorecidos, e que configurava um lugar de clandestinidade, de 

permanente vigilância pelas classes dominantes e pelos organismos de repressão 

colonial e policial. Entretanto, o Bumba-meu-boi iniciou um processo denominado 

ascensão social, a partir de sua aceitação e apropriação pelas classes dominantes, e 

que foi desencadeado através da adoção de diferentes sotaques e performances do 

Bumba-meu-boi, onde o enredo ritualístico perdeu a sua essência em favor de uma 

performance folclorizada, com lugar de destaque para a música e para a dança 

(Padilha, 2019). 

No século XIX, os encontros festivos realizados pelos escravizados, negros 

livres e libertos – denominados batuques – eram comuns por todo o Brasil, e no 

Maranhão não foi diferente. A permissão para realizar as festas dos negros não era 

um consenso entre as autoridades, pois, além da permissão, também existia a 

regulação e o controle da festa. Esses espaços de batuques eram considerados 

“espaços de luta”, nos quais os sujeitos promoviam resistência e lutavam pelo direito

de festejar (Vianna; Abreu, 2009). 

Essa afirmação corrobora com Reis (2002), pois, além das autoridades, a 

imprensa e os religiosos divergiam sobre o controle das festas negras; alguns 

acreditavam que elas poderiam se tornar uma janela para uma possível revolta social; 

outros defendiam que a liberação das festas diminuiria as tensões sociais. Entretanto, 

embora todas essas divergências, proibições e até fiscalizações que ocorriam durante 

as apresentações, o folguedo não cessava. Ainda segundo Reis (2002), essa maneira 



27 

 

de festejar com cantos, danças e música remetia à essência de vida africana que 

atravessou o oceano Atlântico. 

No Maranhão, o Bumba-meu-boi, também generalizado como batuque, 

também era mencionado como "vozeria terrível" e "infernal berraria" pelos periódicos 

locais, sendo o Bumba-meu-boi considerado como uma brincadeira de pretos e 

pobres, além da discussão sobre a intolerância às festas negras na região, conforme 

corrobora o documento policial das primeiras décadas do século XIX (Gama, 1996). 

A preocupação das autoridades deixa de ser contra possíveis revoltas dos 

escravizados e passa a ser com a tentativa de estabelecer bons costumes e valores 

civilizatórios nas cidades, em especial contra as indecências e a silenciosidade que 

supostamente se instalava nas festas (Vianna; Abreu, 2009). 

O Bumba-meu-boi maranhense é classificado em quatro tipos ou sotaques. 

Segundo Borralho (2020, p. 42): 

Essa organização de grupamentos ou conjuntos de bumbas por sotaques é 
uma determinação letrada, conceituação de estudiosos e não dos nativos. 
Sotaque é por definição o modo distinto de falar o mesmo idioma; e talvez o 
termo que se prestou mais a essa classificação e que não foi difícil de ser 
apropriada pelos participantes diretos do folguedo (Borralho, 2020, p.42): 
 

Sendo assim, o Bumba-meu-boi do Maranhão é dividido em cinco sotaques, 

que são: 

Sotaque de Matraca ou da Ilha, conhecido como "batalhão" pela grande 

quantidade de pessoas que reúne. Possui como instrumental principal e característica 

a matraca e os pandeirões, que são muito maiores que os pandeirões utilizados em 

outros sotaques. Tem sua origem na Ilha de São Luís, especialmente na zona rural 

(Azevedo Neto, 1997). São grupos de destaque nesse sotaque: Boi da Maioba, Boi 

de Ribamar, Boi de Maracanã, Boi da Pindoba, etc. 

A seguir, uma imagem do Boi da Maioba, que mostra as matracas e os 

pandeirões ecoando a linda manifestação. Eis: 

  



28 

 

Figura 1 – Matracas e pandeirões do Boi da Maioba 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fundação Palmares, 2016 

 

Sotaque da Baixada ou Pindaré. São grupos relativamente menores que o 

sotaque de matraca, e sua principal característica é a batida mais lenta e a utilização 

expressiva da indumentária dos personagens, que sempre utilizam roupas coloridas 

e acessórios diversos, como o cofo e a máscara com formato animalesco pelo 

personagem Cazumbá. Teve origem por volta da década de 1940, com a fundação do 

Boi de Viana, que foi estabelecido naquela cidade. Um dos maiores representantes 

desse sotaque é o Boi de Pindaré (Carvalho, 1996). 

Eis uma imagem de Cazumbás, que são personagens representativos do 

Bumba-meu-boi do sotaque da Baixada: 

 

Figura 2– Cazumbás do bumba meu boi do sotaque da baixada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Nordeste em Ação, 2017 



29 

 

Sotaque de Zabumba ou Guimarães. Tem como principais características as 

indumentárias dos brincantes e o ritmo mais agitado, principalmente pelo uso da 

zabumba. Acredita-se que este seja o sotaque mais antigo encontrado no Maranhão. 

Um dos principais representantes desse sotaque é o Boi de Leonardo e o Boi de 

Guimarães.  

Quanto ao Boi de Leonardo, Viana (2013, p.59) descreve: 

O mundo de Leonardo foi construído pela sua maneira de habitar esse 
universo, pelo seu sistema de equivalências de cores, formas, sons na 
criação de seu ‘Boi’ que faz ser o mesmo e outro dentre os demais grupos de 
Bumba-meu-boi. 

 

Sotaque de Costa de Mão ou Cururupu. A principal característica é que os 

tocadores batem nos pandeiros com a ‘costa’ das mãos. Além disso, o chapéu que os

vaqueiros utilizam tem o formato de um cone, com fitas coloridas penduradas na parte 

de trás (Albernaz, 2004). 

Abaixo uma imagem representativa do sotaque de Zabumba 

  

Figura 3 – Pandeirões do Boi de Zabumba 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: G1 MA, 2022 

 

Sotaque de Orquestra. Teve sua origem na região do Munim e a principal 

característica consiste na utilização de instrumentos de sopro, além de uma 

estilização e elitização do Bumba-meu-boi. Um dos principais representantes desse 



30 

 

sotaque é o Boi de Morros e o Boi de Nina Rodrigues (IPHAN, 2011). 

Na página seguinte, uma imagem do Boi da Lua, que é de sotaque de 

orquestra: 

 

 

Figura 4 - Boi sotaque de orquesta 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: O Imparcial, 2021 

 

De acordo com Borralho (2020, p. 44), apud Azevedo Neto (1997, p. 34-38, 41-

43), os subgrupos do Bumba-meu-boi são: 

Do grupo Africano: • Subgrupo de Zabumba (Bois de Guimarães, Bois de
Zabumba). • Subgrupo de Cururupu (Bois de Cururupu); • Subgrupo do
Itapecuru (Bois de Coroatá, Codó, Caxias, Itapecuru); • Subgrupo de Mearim
(Bois de Bacabal, Pedreiras). Do grupo Indígena: • Subgrupo da Ilha (Bois
da Ilha ou Bois de Matraca); • Subgrupo da Baixada (Bois de Pindaré, Viana, 
São João Batista); • Subgrupo de Penalva (Bois de Penalva). Do grupo 
Branco: • Subgrupo de Orquestra (Bois de Axixá, Rosário e Morros). 
 

A brincadeira do Bumba-meu-boi segue uma localização geográfica que, 

segundo Borralho (2020, p. 45-46): 

Sotaque da Baixada: Grupos de Bumba-meu-Boi dos municípios de Viana, 
Penalva, Matinha, Olinda dos Castro, Pindaré, São Vicente, São João Batista, 
Bequimão, Alcântara etc. Sotaque de Zabumba: dos municípios de 
Cururupu, Guimarães, Cedral, Porto Rico do Maranhão, Central, Mirinzal etc. 
Sotaque de Pandeiro de Costa-de-Mão: dos municípios Cururupu, Serrano 
do Maranhão etc. Sotaque de Orquestra: municípios da Região do Munim, 
Axixá, Morros, Presidente Juscelino, Cachoeira Grande, São Simão, Rosário. 
Sotaque de Matraca (ou Boi da Ilha): São Luís, Icatu, Ribamar, Paço do 
Lumiar, Iguaíba, Raposa. 
 

Sotaque de Costa-de-mão. É considerado por alguns pesquisadores como 

uma variante do sotaque de Zabumba. Tem origem no município de Cururupu e 

recebe essa denominação pelo modo como são tocados os pandeiros, a base da 



31 

 

batucada, com o dorso da mão. Tem ritmo lento e utiliza, além dos pandeiros, 

tambores-onça e maracás. Nas vestimentas, o destaque é para o chapéu em formato 

de cone com fitas coloridas compridas, jaquetas e calções até a altura dos joelhos 

feitos de veludo, inteiramente bordados. Os grupos estão presentes nos municípios 

de Cururupu, Serrano do Maranhão, Apicum Açu e Bacuri. Na capital, há incidência 

de poucos grupos desse sotaque. 

 

Figura 5 -Matracas e pandeirões do Boi da Maioba 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: O Imparcial, 2021 

 

2.3 Sotaque de Zabumba 

 

Uma característica peculiar do Bumba-meu-boi do Maranhão é a diversidade 

de estilos que este apresenta. Os sotaques correspondem às diferentes formas em 

que o boi se apresenta e se relaciona com a tradição e a religião. Cada sotaque 

apresenta características peculiares, que vão desde a indumentária dos brincantes, 

os ritmos, os instrumentos e a coreografia. Entretanto, existem elementos que são 

comuns a todos os sotaques, como a presença de personagens como Pai Francisco, 

Mãe Catirina, o fazendeiro, os índios e rajados, além da relação com os santos 

católicos São João, São Pedro e São Marçal. 

O sotaque no Bumba-meu-boi não se refere somente à expressão verbal, mas 

a um conjunto de elementos em cada grupo, como o ritmo, a cadência, as 

indumentárias, entre outros. O que confere diferentes estilos e que não se ajustam 

somente às classificações convencionais, sendo uma fonte inexgotável de criatividade 

e pesquisas.



32 

 

De acordo com Azevedo Neto (1997), o sotaque possui características que 

identificam o Bumba-meu-boi a partir da ideia de que as características do ritmo, das 

indumentárias e dos instrumentos é que determinam o agrupamento de bois do 

mesmo sotaque. Portanto, cada conjunto é um sotaque, e não há bois iguais (Azevedo 

Neto, 1997, p. 25). 

De forma geral, temos uma classificação já convencionada e definida, a saber: 

sotaque de Ilha ou matraca – compreende a região da Ilha de São Luís; sotaque de 

orquestra – compreende os municípios de Rosário, Itapecuru-Mirim, Presidente 

Juscelino, Axixá, Morros, Icatu, Humberto de Campos; sotaque da Baixada – 

compreende os municípios de Viana, Penalva, São Vicente de Férrer, Vitória do 

Mearim e São João Batista; e os sotaques de zabumba e costa de mão – 

compreendem os municípios de Guimarães e Cururupu. 

O sotaque de zabumba é considerado o mais antigo entre os sotaques do 

Bumba-meu-boi e, portanto, o sotaque que está na origem do folguedo. Está 

associado à região de Guimarães, cidade esta que foi fundada por portugueses e é 

circundada pela Baía de Cumã, sendo composta por uma população 

predominantemente negra, descendente de escravos africanos trazidos para o 

trabalho nos engenhos e fazendas de gado da região. 

Entretanto, o sotaque de zabumba espalhou-se por todo o Estado do 

Maranhão, tanto no litoral quanto na Baixada e no sertão. O nome do sotaque refere-

se ao seu principal instrumento: a zabumba. Muito embora seja o sotaque mais 

tradicional, referenciado como o mais próximo de suas origens africanas, é o sotaque 

que vem perdendo mais espaço nas últimas décadas, tanto pela falta de divulgação e 

promoção do sotaque quanto pela elitização e estilização do Bumba-meu-boi, com 

destaque para outros sotaques, em especial o sotaque de orquestra. 

Este sotaque marca a opulente presença africana na festa e a utilização de 

pandeirinhos, maracás e tantãs, além das zabumbas (grandes tambores). Nas 

vestimentas, destaca-se a presença de golas e saiotas de veludo preto e bordado, e 

chapéus com fitas coloridas. Embora seja um dos sotaques mais tradicionais, a 

zabumba vem passando por crises devido à falta de novos brincantes na manutenção 

da história e tradição do mais antigo estilo de boi do Maranhão (Rocha, 2011). 

O Bumba-meu-boi de sotaque de zabumba é fortemente estigmatizado, tanto 

pela ancestralidade quanto por processos vinculados ao sistema de políticas culturais 



33 

 

atuais. Pois, percorrer o caminho das manifestações culturais e musicais é percorrer 

os caminhos históricos da perseguição, hibridismo e dinamismo da cultura e 

identidade brasileira maranhense (Lima, 1982). 

As toadas do sotaque de zabumba eram mais longas e possuíam um caráter 

narrativo, objetivando registrar e noticiar os fatos ocorridos ao longo do último ano, 

tanto a nível nacional quanto local. Por isso, os textos apresentavam uma entonação 

quase declamada. O canto é muito parecido com o abaio – que é a forma de 

pronunciar/projetar a voz para orientar os bois no pasto. 

Atualmente, as toadas do Bumba-meu-boi de sotaque de zabumba são mais 

curtas e com melodias mais variadas; os temas também sofreram alterações e já não 

compreendem as narrativas de acontecimentos, mas sim temas com dimensão 

religiosa associada a São João. Eis um refrão da toada do Boi de Guimarães que 

confirma toadas mais curtas nas letras: 

“Ah! eu faço este povo batucar 
Ah! eu faço este povo balançar 

Eu sou Guimarães, quero me apresentar 
Eu sou a origem da cultura popular!” 

(Casada arte, s.d, p.2) 
 

Quanto aos instrumentos utilizados nos grupos de Bumba-meu-boi de sotaque 

de zabumba, são: a zabumba – que dá nome ao sotaque, o tambor de fogo, o 

tamborinho, o tambor-onça e maracá. A zabumba também é conhecida como bombo, 

cabaçal, bumbo ou esquenta-mulher e é considerada um membranofone – que 

originalmente possui estrutura em madeira e tampo duplo circular em couro de boi cru 

(Padilha, 2019). 

Hoje, a maioria das zabumbas possui estrutura de zinco ou flandres, com cerca 

de meio metro de altura, e é finalizada com um couro de boi cru. A pele é percutida 

com uma banqueta, que possui uma de suas extremidades envolta com pano, 

formando uma espécie de cabeça. A zabumba é colocada sobre uma forquilha de 

madeira, sendo percutida com a cabeça da banqueta no centro do instrumento. 

O tambor-onça é considerado um membranofone friccionado (de acordo com a 

classificação de Hornbostel-Sachs), semelhante a uma cuíca, composto de folha de 

flandres, tendo uma das extremidades cobertas por um casco de animal. No centro, é 

fixado um pequeno bastão de madeira, designado por vareta, sendo tocado através 



34 

 

da fricção do bastão com um pano úmido preso na mão, fazendo-o deslizar no sentido 

antagônico à parte presa na pele. 

  



35 

 

Figura 6 – Tambor onça esquentando numa fogueira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: O Estado do Maranhão, 2017 

 

O tambor de fogo é um membranofone cilíndrico, construído originalmente com 

tronco de árvore (mangue branco ou siriba), oco a fogo, por isso recebe o nome de 

tambor de fogo. Apresenta uma de suas extremidades coberta com couro cru de boi, 

sendo preso no corpo do instrumento com torniquetes de madeira, denominados 

cravelhas africanas. A percussão é feita através dos dedos espalmados sobre o couro 

com as baquetas. Na maioria das vezes, esse instrumento é afinado através da 

aproximação da pele ao calor de uma fogueira. 

O tamborinho ou pandeirinho é um membranofone circular de tampo simples e 

semelhante ao pandeiro. É feito de madeira de jeniparana, coberto em um dos lados 

com pele de animal (boi, cotia) ou de plástico; o pandeirinho não apresenta platinelas 

(soalhos). Tem a função de responder aos instrumentos graves (zabumba), sendo 

percutido com as pontas dos dedos, quase sempre em contratempo, propiciando o 

repinico (Padilha, 2019). 

O maracá está presente, praticamente, em todas as atividades coletivas 

ritualísticas dos indígenas brasileiros. Em sua origem, o maracá funciona como 

marcador do ritmo nas danças e na cantoria; já no Bumba-meu-boi de zabumba, 

funciona como referência ao poder, pois é o instrumento de uso exclusivo do amo, e 

outros participantes só podem usá-lo com a devida autorização do amo – em uma 

demonstração de repartição de poder e confiança. É confeccionado com folhas de

flandres, com diferentes formatos, e em seu interior contém sementes, pedrinhas ou



36 

 

chumbo, que gera um som característico estridente e pujante em decorrência do atrito 

com as paredes internas da cabaça (Chevalier e Cheerbrant, 1969). 

Segundo Padilha (2014), as indumentárias sofreram uma grande mudança, 

pelo fato do Bumba-meu-boi ser um produto de exposição com visibilidade para a 

versão cênica e visual: o rajado utiliza calça, camisa comprida, saiote e gola. Estes 

são bordados com miçangas e canutilhos e possuem desenhos de animais, de 

plantas, de edificações (que remetem ao patrimônio histórico de São Luís-MA), entre 

outros. O chapéu possui formato de cogumelo, sendo coberto com diversas fitas 

coloridas que vão até o tangelo dos brincantes. 

O vaqueiro utiliza o mesmo tipo de indumentária do rajado, a diferença está no 

chapéu, que é menor para o vaqueiro. Também usa o mourão – uma vara enfeitada 

que parece uma vara das touradas ibéricas. 

A índia (tapuia) utiliza saia de fibra de saco desfiado – presa a um cós de tecido 

estampado; usa blusa – uma espécie de bustiê – composta pelo mesmo tecido 

estampado utilizado para a confecção do cós; por vezes, utiliza uma peruca de ráfia 

ou nylon recoberta com um adereço de coroa feito de papelão e enfeitada com papel 

brilhoso. 

a) Índias Tapuias 

b)  Vaqueiros 

 

Figura 7– índias tupaias do Boi Fé em deus 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Facebook, 2023. 

 

 



37 

 

Figura 8 – Vaqueiros de Boi de Zabumba 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: O Imparcial, 2015 

 

Nesse sotaque, a armação do boi é menor do que a utilizada pelos outros 

sotaques, e o couro do boi é constituído de veludo preto bordado, normalmente em 

relevos, com enxertos de tecido, pedraria, miçangas e canutilhos. 

 

Figura 9– Boi de Zabumba 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: O Imparcial, 2019 

 

Quanto às danças, Azevedo Neto (1997) afirma que o sotaque de zabumba é 

de origem africana pelo modo como os grupos performam a sua coreografia, pois 

utilizam ancas, braços, cabeças e pernas, em coleios, para a elaboração de um passo. 

Outra característica é a forma de organização, em formato semicircular em direção ao 

centro, em um movimento de constante vai e vem, além do ritmo diferenciado dos 



38 

 

demais sotaques – é um ritmo apressado de zabumba, exigindo uma forquilha para 

apoiá-las quando percutidas. Não há uma coreografia pré-definida, pois as 

movimentações são induzidas pelo ritmo e pelas melodias. 

O bumba-meu-boi de zabumba segue uma ordem de apresentação: primeiro 

os tocadores, depois as tapuias, que se posicionam em fileiras horizontais no fundo 

do espaço; os vaqueiros campeadores formam duas fileiras laterais, juntamente com 

os rajados, completando assim o semicirculo. 

O preconceito contra o sotaque de zabumba é uma nítida representação de 

discriminação que ainda permeia a sociedade brasileira e maranhense, o que reflete 

as atitudes negativas e os estereótipos associados a esse sotaque como "coisa de 

negro", levando à exclusão e à discriminação em contextos sociais e econômicos. 

Embora haja diferenças para os demais sotaques, é necessário enfatizar que o 

bumba-meu-boi de sotaque de zabumba e o preconceito se cruzam na sociedade 

brasileira e maranhense, com sua menor representatividade nas festas juninas e, 

inclusive, a disposição dos horários para suas apresentações, sempre em horários 

"menos atrativos". 

Por isso, é necessária a contação e recontação dessa história, levando-a a 

todas as gerações como uma ferramenta de combate ao preconceito das origens do 

bumba-meu-boi, ao sotaque, com vistas à promoção da diversidade cultural, com 

destaque para a diversidade regional e étnico-cultural brasileira e maranhense, na 

busca de erradicar ou minimizar os estereótipos negativos e promover a justiça social. 

Mas é um desafio que não pode ser encarado sozinho; é necessário que a sociedade 

e as políticas públicas tenham um compromisso social e político voltado para a 

ampliação da diversidade cultural e inclusão social. 

Refletindo sobre essas questões, é preciso pensar a educação brasileira com 

base na diversidade cultural a partir das reivindicações das lutas dos movimentos 

sociais, em especial o movimento negro, que contribuiu expressivamente para a 

implementação de políticas públicas de combate ao racismo, especialmente à luz da 

Lei nº 10.639/2003, que discorre sobre a inclusão da história afro-brasileira, 

complementada pela Lei nº 11.645/2008, que tornou obrigatório o ensino da história 

afro-brasileira e indígena nos ensinos Fundamental e Médio na rede pública e privada 

de ensino. 



39 

 

Nessa perspectiva de alteração da Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional (LDB), Lei nº 9.394/1996, com base nas Leis nº 10.639/2003 e nº 

11.645/2008, essas diretrizes curriculares trazem à tona uma nova concepção da 

educação brasileira, o que implica mudanças na prática docente, bem como na escola, 

que exerce um papel distinto na reprodução e construção de conhecimentos e de 

situações de discriminação (Brasil, 2008). 

Do exposto, conforme Brandão (2010, p.8), destaca-se que: 

A Lei nº 10.639/03 normatiza o rompimento do véu que omite, reduz, 
dissimula e desrespeita os conhecimentos de africanos, afrodescendentes e 
afro-brasileiros. Ao associar o estudo de História e Cultura Afro-brasileiras a 
todo o currículo escolar, a Lei possibilita a valorização e o reconhecimento 
não só de saberes e fazeres, mas, sobretudo, dos indivíduos e grupos que os 
operam. 

 

A introdução de conteúdos que contemplem a África e suas peculiaridades nos 

currículos oficiais do Ensino Básico no Brasil demanda um compromisso firme com a 

reescrita da história brasileira, de modo a tornar o(a) negro(a) um sujeito ativo nesse 

processo. Para que isso aconteça, é necessário que não apenas as atitudes 

individuais e de grupos sociais, mas também os dispositivos legais e burocráticos, 

como a Resolução CNE/CP 1/2004, desempenhem um papel facilitador na formação 

de professores/as para a Educação das Relações Étnico-raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira e Africana (Brasil, 2004). 

Um aspecto relevante a ser considerado no bumba-meu-boi de sotaque de 

zabumba é a presença da religião, especialmente no ritual do batismo, que se 

configura como um processo complexo que se estende desde a promessa ao santo 

até a realização da cerimônia. O batizado, muitas vezes, resulta do cumprimento de 

uma promessa, especialmente a São João, um santo muito querido e venerado pelos 

boieiros. Somente após o batismo o boi poderá se apresentar nos festivais. 

Estudos apontam que existem cerca de quatrocentas comunidades negras 

rurais no Estado do Maranhão, o que o torna o maior em número de comunidades 

quilombolas no Brasil, com aproximadamente 642, seguido pelos estados da Bahia 

com 396 e Pará com 294. Essas áreas, formadas a partir de diferentes processos de 

antigos quilombolas e/ou doações, são compostas por descendentes de negros, 

conhecidos como Comunidades Negras ou Quilombolas, que se autoidentificam com 

base nas suas relações com a terra, território, ancestralidade e práticas culturais 

típicas. 



40 

 

Em relação à territorialidade e etnicidade, é importante destacar os aspectos 

de identidade e resistência no bumba-meu-boi de sotaque de zabumba. A identidade 

é percebida através do território, no qual os sujeitos, historicamente, se interligam por 

meio da solidariedade e reciprocidade. Isso é demonstrado quando as lideranças 

culturais, junto à comunidade, compartilham os ensaios de outras brincadeiras para 

diversão e apoio, recriando e aprofundando as relações de solidariedade e ajuda 

mútua, assegurando a preservação dos seus vínculos culturais. 

Outro ponto relevante sobre a identidade é a flexibilidade dos grupos étnicos, 

que, ao serem confrontados com situações históricas peculiares, buscam destacar 

determinados traços culturais. Exemplos disso podem ser vistos nas comunidades 

negras rurais, onde, apesar dos conflitos políticos, econômicos e sociais, prevalece a 

resistência à opressão. 

Portanto, é através de laços de solidariedade e da continuidade de traços 

culturais que os negros geram e continuam gerando a cultura popular. No caso 

específico do bumba-meu-boi de sotaque de zabumba, isso se reflete na reafirmação 

de sua identidade como homens de direito, mobilizados para reivindicar seu valor 

étnico-racial e para contestar os ideais de inferioridade impostos pela sociedade 

dominante. 

Neste sentido, as políticas públicas e a educação têm um papel essencial em 

promover a inclusão cultural e social, garantindo o reconhecimento da identidade dos 

povos negros, a valorização de suas tradições e a promoção da justiça social. 

(...) é obrigado reivindicar uma identidade, encontra-se necessariamente, em 
oposição de carência e subordinação, sustentadas por representações
sociais, que visam justificar a inferioridade estrutural do grupo miniritário, 
baseando-se em valores étnico-raciais (Ferreira, 2006, p.48) 

 

Quanto ao valor étnico-racial, percebemos a construção da identidade em todo 

o processo histórico, que é refletido nas letras das músicas, nas indumentárias e nas 

relações entre lideranças e brincantes, com a presença da luta contra o “racismo

escondido” ou “racismo silencioso”, tão evidente na sociedade (Ferreira, 2006). 

As letras das músicas abordam questões como meio ambiente, miséria, 

violência e homenagem a santos, ou a própria brincadeira com fatos do cotidiano. Por 

isso, as lideranças prestigiam e privilegiam a composição dos amos – que, além de 

cantadores, também são compositores.



41 

 

É inegável que, na sociedade brasileira, predomina valores ideológicos 

fundamentados em concepções de branqueamento, estratificando os homens no 

âmbito social, com o delineamento e a definição dos lugares de cada sujeito. Nessa 

perspectiva, a população negra se insere na herança escravista. Esse 

reconhecimento da mobilização das comunidades negras é a identidade de 

resistência, que corresponde às reações de grupos subalternos frente às relações 

institucionais de dominação (Ferreira, 2006). 

Por isso, a expressão cultural do bumba meu boi de sotaque de zabumba, 

expressa em vários grupos, revela o modo como cada brincante concebe sua 

realidade ao perceber sua história construída por seus antepassados. 

O bumba meu boi de sotaque de zabumba tem a singularidade de manter o 

reconhecimento técnico original, a essência do folguedo, a primazia do que é o bumba 

meu boi e sua verdadeira origem. Entretanto, mesmo sendo o sotaque que deu origem 

a todos os demais sotaques, o bumba meu boi de zabumba vem perdendo cada vez 

mais espaço. Em uma tentativa significativa de preservação cultural e histórica da 

tradição brasileira e maranhense, o Mestre Basílio Durans criou, no ano de 1994, o 

Festival Bumba Meu Boi de Zabumba, com vistas à valorização do folguedo. 

Esse folguedo representa as tradições cômicas do auto do boi e outras histórias 

com temas que representam e vão além da brincadeira, atingindo as camadas sociais 

através da identidade cultural. O bumba meu boi de sotaque de zabumba representa 

a verdadeira história de perseguição a um povo, o hibridismo e o dinamismo que são 

transmitidos pelas gerações através de sua cultura. 

No bumba meu boi, e, em especial, no sotaque de zabumba, temos a 

participação dos afro-indígenas, que contribuem significativamente para a 

preservação e execução do folguedo no Brasil, em especial no estado do Maranhão, 

reforçando, assim, a imagem culturalmente diversificada do país, com significado 

cultural e intimamente ligado à identidade cultural do seu povo e suas origens. O 

bumba meu boi representa, ainda, uma celebração múltipla de diferentes matrizes 

culturais presentes no Brasil, e essa complexa expressão cultural compreende a 

variedade de estilos e a multiplicidade de grupos originários de comunidades afro-

indígenas. 

Essa relação permeia as crenças nas divindades de culto africanas e 

desempenha um papel fundamental no bumba meu boi ao estabelecer uma relação 



42 

 

intrínseca entre fé, festa e arte, baseada na devoção aos santos juninos e na 

cosmogonia e lendas da região. Isso implica em ampliar o acesso da sociedade ao 

reconhecimento do Bumba Meu Boi como Patrimônio Cultural Imaterial da 

Humanidade e na sua busca por políticas públicas de cultura e direitos sociais e 

coletivos. 

Visa também, através de sua variedade de estilos e multiplicidades, buscar a 

conscientização das autoridades sobre o valor e a importância do bumba meu boi para 

a diversidade cultural no Brasil, e por isso a importância das comunidades afro-

indígenas na performance e preservação, através de sua influência cultural e crenças 

nas divindades de culto africanas. 

Quando tratamos do preconceito contra o sotaque de zabumba, abordamos a 

discriminação que ainda permeia a sociedade brasileira. O preconceito contra o 

sotaque de zabumba refere-se às atitudes negativas e aos estereótipos associados 

ao folguedo, o que leva à exclusão e à discriminação em contextos sociais e 

econômicos, limitando assim as oportunidades de educação, emprego e mobilidade 

social, repetindo e perpetuando um ciclo de desigualdade social, preconceito e 

discriminação. 

Por isso, é necessário combater o preconceito e a discriminação com as armas 

necessárias e corretas, que são a educação. Nesse sentido, o bumba meu boi de 

sotaque de zabumba exala e promove a cultura popular brasileira, desafiando 

estereótipos negativos e promovendo a justiça social. Entretanto, não é tão fácil 

quanto se pensa, pois falar sobre o preconceito desse sotaque requer um 

compromisso social e político mais amplo, com vistas à diversidade e à inclusão social. 

A toada do Boi de Guimarães, em 2022, fez uma letra contra o preconceito e 

discriminação racial da população afro-maranhense, toada essa que foi muito elogiada 

na época por tocar em um assunto tão triste e delicado que aflige a nossa sociedade. 

Eis: 

Pra não ficar se humilhando por diferença de cor ... 'Seje' nego ou 'seje' 
branco, tem que ser respeitado. Todos nós temos o direito de viver sem ser 
discriminado // Só que isso não é de hoje, tá se tornando mundial // Todo dia 
a gente vê, tá passando no jornal // Olha, quando eu vejo isso, eu juro que 
me sinto mal // De ver o negro ser chamado de mal o ou qualquer outro animal 
// (...) Se tu é racista, tu não tá com nada... Se tu tem preconceito, tu não vale 
nada..." (G1, 2022, p.1, grifos nossos). 

  

A toada do Boi de Guimarães, em 2022, destacou a luta contra o preconceito 



43 

 

e a discriminação racial, trazendo à tona uma realidade dolorosa que ainda persiste 

na sociedade. Com suas palavras diretas e impactantes, a letra não só denuncia o 

racismo como também convoca à reflexão sobre a urgência de respeitar e valorizar 

todas as pessoas, independentemente de sua cor. Ao abordar esse tema, a música 

se torna uma ferramenta de resistência, chamando todos à ação contra a intolerância 

e em defesa da igualdade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



44 

 

3 A CULTURA POPULAR NO ENFRENTAMENTO DO PRECONCEITO E DA 

DISCRIMINAÇÃO 

 

Conforme Ayala; Ayala (1995), a cultura popular brasileira é uma força 

poderosa na formação de atitudes e crenças sociais e desempenha um papel 

significativo no combate ao preconceito e à discriminação. Entretanto, por vezes, há 

uma limitação da cultura popular no enfrentamento dessas questões, situações 

sociais, políticas e econômicas que interferem diretamente nesse processo. Mas 

também há de se pensar no potencial da cultura popular para inspirar as mudanças 

sociais. 

Advém da cultura popular a capacidade de refletir valores e crenças sociais, e 

por isso é uma ferramenta valiosa na formação de atitudes frente ao preconceito e à 

discriminação. Entretanto, nem sempre a cultura popular consegue enfrentar o 

preconceito e a discriminação, pois, devido à natureza comercial da cultura popular, 

pode existir a perpetuação de narrativas tendenciosas e prejudiciais. 

O fato é que a cultura popular exerce grande impacto e influência na nossa 

formação de atitudes e crenças em relação a grupos marginalizados. E essa narrativa 

pode reforçar preconceitos sociais, disseminar estereótipos prejudiciais ou desafiar o 

preconceito e a discriminação. Além disso, é necessário compreender a 

responsabilidade dos criadores e dos consumidores da cultura popular com vistas à 

promoção da diversidade e da inclusão social. 

Por isso, é necessário compreender a cultura popular como ferramenta aliada 

para a mudança social, considerando o impacto na promoção da justiça social, por 

meio da inclusão e do oferecimento de oportunidades para promover empatia e 

significado social. Pois, ao mesmo tempo em que a cultura popular tem um impacto 

significativo na formação das atitudes e crenças populares, também tem o potencial 

de desafiar o preconceito e a discriminação e promover a justiça social (Costa, 2015). 

É fato que a origem do folguedo do bumba meu boi está marcada por um 

processo de discriminação e opressão social. Pois, durante o século XIX, a elite 

brasileira vivia o ideal civilizatório, e as manifestações populares eram vistas e 

colocadas à margem da sociedade, já que eram consideradas “marginais e

incivilizadas”. Seus participantes eram desprovidos de educação, renda e status



45 

 

social; e eram considerados como propagadores de desordem, perturbadores da 

ordem pública e geradores de violência (Costa, 2015). 

Conforme Costa (2015), a considerada elite brasileira da época via o bumba 

meu boi como uma atividade feita por bárbaros, uma vez que a brincadeira era 

desenvolvida pelas classes populares – pessoas que moravam nas periferias e que 

eram desprovidas de educação, com base nos valores europeus de civilidade. Por 

isso, essa manifestação popular era considerada um atraso para a sociedade 

oitocentista. 

Por isso, temos a expressão cultura popular como sinônimo de cultura do povo, o que 

possibilita identificar o folguedo como uma prática própria de grupos subalternos da 

sociedade (Ayala; Ayala, 2015). 

No Maranhão, a elite detinha os meios de comunicação e divulgação para 

marginalizar o auto popular. Os jornais tinham como objetivo legitimar o discurso 

liberal da classe dominante e afirmar que não caberia espaço para as manifestações 

populares, uma vez que estas já não eram bem-vistas pela elite central, por não serem 

aceitas no contexto civilizatório. Essa discriminação, iniciada no século XIX, perdurou 

até o fim do século XX (Marques, 1999). 

Com a elite brasileira no século XIX sob o ideal civilizatório, as manifestações 

populares eram consideradas exóticas, marginais e incivilizadas, uma vez que os 

agentes das manifestações não possuíam educação, renda e status social. A elite 

percebia o bumba meu boi como uma atividade bárbara, feita por “bárbaros”, e

estavam longe dos ideais positivistas liberais, que eram os valores europeus de 

civilidade. Sendo assim, o bumba meu boi persiste como uma força de expressão das 

classes populares subalternas, sendo considerado um auto que gerava baderna e 

desordem, com pessoas vadias, trazendo apenas o caos público, sendo praticado por 

negros bagunceiros com muita zoada e bebedeira (Vianna; Abreu, 2009). 

Por esses motivos, o bumba meu boi foi proibido de se apresentar no Maranhão 

por ordem da polícia entre os anos de 1861 a 1868. Somente os bois que 

conseguissem a licença expedida pela polícia podiam se apresentar – a licença era 

um documento que fazia parte dos códigos de posturas do município de São Luís-MA 

(Ferretti, 2007). 

Com o surgimento da República, o Estado do Maranhão precisava criar sua 

própria identidade cultural para se diferenciar dos demais estados do país. Alguns 



46 

 

desses destaques são: a cidade de São Luís foi a única capital brasileira fundada por 

franceses; somado ao fato de a cidade ser reconhecida como o lugar em que melhor 

se fala a língua portuguesa; é a cidade considerada a Atenas Brasileira e, no início do 

século XX, a denominação do bumba meu boi como “a dança mãe do folclore

maranhense” (Costa, 2015, p. 43). 

Ao compararmos o bumba meu boi e o preconceito do sotaque de zabumba, 

vemos que estes representam dois aspectos contrastantes da cultura popular 

brasileira, pois temos, de um lado, a celebração da diversidade e, do outro, o 

enfrentamento da discriminação em seu processo de sobrevivência. E ao analisar 

ambos sob o mesmo ponto de vista, compreendemos melhor os desafios e as 

oportunidades que trazem para a promoção da diversidade cultural e da justiça social 

no Brasil, com vistas a uma sociedade mais inclusiva e justa. 

Do ponto de vista religioso, o ato do bumba meu boi aborda a ressurreição do 

boi, que é um símbolo de fertilidade e abundância em muitas culturas. É uma 

celebração da cultura popular brasileira, permeada de tradição e fé, retratando a vasta 

e rica herança cultural brasileira. O bumba meu boi de sotaque de zabumba está 

intimamente ligado ao catolicismo e às suas tradições. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 

 

4 O BUMBA MEU BOI NO CONTEXTO DA LEI Nº 10.639/2003 

 

 

Ao se pensar e discutir sobre a educação brasileira, não há como não 

considerar as diversidades culturais, os movimentos sociais e as políticas públicas, 

com destaque para aquelas que lutam e buscam igualdade e, acima de tudo, 

representatividade e um lugar de pertencimento na formação da sociedade brasileira, 

com ênfase no conhecimento e reconhecimento da história afro-brasileira e indígena 

no ensino público e no ensino privado no Brasil. 

O Bumba Meu Boi traz em suas origens fortes elementos da cultura negra e 

indígena, por ter sido atribuído a uma classe menos abastada de uma sociedade 

estratificada, e que, por muitos anos, foi tratada de forma pejorativa: como um 

folguedo de escravos, com repressão policial e vigilância, quando as apresentações 

eram liberadas apenas através de autorização – licença policial (Passos, 2003). 

Por suas raízes históricas e fundamentadas na origem do povo brasileiro – a 

essência do Brasil – é inegável o valor cultural do Bumba Meu Boi para a sociedade 

brasileira, através do resgate de suas origens, compreendendo o contexto social da 

construção da sua atual organização. Através do Bumba Meu Boi, é possível fazer 

esse resgate para que haja uma contextualização da educação voltada para a 

diversidade étnico-racial, com base nas leis nº 10.639/03 e 11.645/08, conforme o 

destaque de Gomes (2007, p. 22): 

Ao discutir a diversidade cultural, não podemos nos esquecer de pontuar que 
ela se dá lado a lado com a construção de processos identitários. Assim como 
as diversidade, a identidade, enquanto processo, não é inata. Ela se constrói 
em determinado contexto histórico, social, político e cultural. 
 

E, nesse contexto, a escola corresponde a uma instituição social e aparelho 

reprodutor de ideologia hegemônica – que, por vezes, foi utilizada para reforçar a 

construção negativa da identidade negra e indígena, e que legitimava, assim, as 

relações de dominação (Munanga, 2012). Entretanto, a escola pode e deve ser um 

espaço para a construção positiva dessa identidade, quando os sujeitos do processo 

redefinem suas posições à luz da Lei nº 10.639/08 e Lei nº 11.645/08, com vistas à 

educação democrática.

Não se pode pensar escola e cultura como termos dissociáveis, pois pensar

educação escolar é pensar na transmissão de conhecimentos de forma sistematizada, 



48 

 

através de uma prática pedagógica com princípios norteadores educativos, com 

valores sociais e culturais embasando o currículo formal. Corroborando com Silva 

(2008), quando afirma que é função da escola transmitir as diversas contribuições 

sociais, econômicas e culturais dos diversos grupos étnico-raciais que compõem a 

sociedade. 

Entretanto, na prática do contexto histórico da educação básica brasileira, predomina 

a centralização na cultura eurocêntrica como norte das práticas educativas e a 

impossibilidade de abordar a história de lutas e resistência das culturas negra e 

indígena, já que estas deveriam ser vistas como saberes sociais e culturais de 

conhecimento universal. 

E com base nesses questionamentos, temos a inclusão do tema transversal 

Pluralidade Cultural nos Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN’s) nos anos de 1995

e 1996, porém sem grandes implicações positivas. Pois, somente a inserção da 

diversidade com base em uma visão universalista da pluralidade cultural não seria 

suficiente para introduzir de maneira pedagógica as questões raciais relacionadas aos 

preceitos políticos e ideológicos de preconceito, discriminação e racismo (Gomes, 

2010). 

Devido às pressões e exigências políticas ao Estado, essa discussão sobre a 

valorização da cultura africana e indígena no contexto da educação básica ganhou 

força através da Lei nº 10.639/03, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 

Nacional – LDB nº 9.394/96, e que determinou a inclusão da História Afro-brasileira 

no ensino público e privado; sendo ratificada pela Lei nº 11.645/08, que determina que 

os conteúdos de história e cultura afro-brasileira e indígena devem ser ministrados no 

currículo escolar, podendo ser incluídos em todas as disciplinas, em especial nas 

aulas de Arte, Literatura e História do Brasil, de maneira interdisciplinar. 

E, nesse novo momento de discussões e construções sobre seus 

posicionamentos e escolhas sobre o que ensinar, os atores da educação buscam 

definir os conhecimentos que devem ser priorizados na elaboração do currículo 

escolar, pois esses aspectos influenciam diretamente na concepção de formação do 

cidadão e para qual tipo de sociedade se está formando (Menezes e Araújo, 2014). 

Diante disso, todos os avanços para a elaboração e inserção de diretrizes para 

a construção de instrumentos educacionais como: projetos pedagógicos, currículo 

escolar, planejamento, revisão dos livros didáticos, ações e estratégias acerca das 



49 

 

relações sociais e culturais, com vistas à prática de um ensino para a diversidade 

étnico-racial, não poderão ser efetivados dentro da escola se a comunidade escolar 

não estiver comprometida com a construção desses instrumentos e com a 

intencionalidade de formar o cidadão na perspectiva da diversidade étnico-racial. 

E para a efetivação da Lei nº 10.639/08 e Lei nº 11.645/08, é preciso 

compreender que as referidas leis não pedem a “comemoração” em datas alusivas,

sem contextualização, apenas para o cumprimento da lei e do calendário escolar; é 

necessário que haja a construção de forma coletiva com a comunidade escolar de 

ações reflexivas que possibilitem o combate ao racismo e ao preconceito, favorecendo 

a construção positiva da identidade. 

Embora o Bumba Meu Boi tenha sido alvo de muita repressão e opressão no 

passado, hoje é visto como símbolo de luta e resistência e uma das manifestações 

culturais mais fortes do Maranhão e do Brasil. Pois, faz parte do cotidiano de várias 

comunidades, incluindo crianças, que poderão ter a oportunidade de conviver com a 

cultura em seu cotidiano. E por esta razão, o Bumba Meu Boi de sotaque de zabumba 

pode e deve contribuir como um instrumento didático, pois possibilita a articulação 

entre as práticas educacionais e as orientações legais quanto às questões étnico-

raciais. 

No Brasil, visivelmente um país estruturalmente racista, as práticas culturais 

tradicionais, como o Bumba Meu Boi, devem ser utilizadas para combater o racismo; 

entretanto, é necessário que haja imersão nessas práticas, que podem auxiliar na 

reivindicação de direitos coletivos e no combate ao racismo. Por isso, é necessário 

conhecer e reconhecer a importância e o valor das tradições culturais para promover 

a aceitação e a celebração das diversas culturas. 

A utilização da cultura popular, e em especial do Bumba Meu Boi de sotaque 

de zabumba, no combate às práticas racistas, pode ser utilizada no cotidiano com uma 

abordagem interdisciplinar para compreender o que é o racismo e como combatê-lo 

no dia a dia. Além disso, a criação de projetos interdisciplinares para combater o 

racismo e contribuir com ações antirracistas e, por fim, mas não menos importante, 

combater o racismo institucional através das estratégias traçadas, os indivíduos e a 

escola podem trabalhar em prol de uma sociedade mais inclusiva e antirracista. 

O Bumba Meu Boi tem um valor histórico e cultural significativo na abordagem 

de questões raciais. Historicamente, o Brasil é estruturalmente um país racista, 



50 

 

marcado pela exclusão, marginalização e pela falta de representação negra nos 

espaços da sociedade; por isso, é crucial o reconhecimento da cultura no combate ao 

racismo.  

E por isso, a imersão nas práticas culturais também se configura como uma 

ferramenta para reivindicar direitos coletivos, combater o racismo e promover práticas 

antirracistas. As temáticas sobre discriminação racial e o racismo sempre estiveram 

presentes nas apresentações do Bumba Meu Boi de sotaque de zabumba, com 

destaque para a necessidade de combater essas questões na sociedade. E uma das 

melhores formas de combater o racismo é levar à sociedade o multiculturalismo como 

ferramenta de luta contra o racismo e promover a inclusão e a diversidade cultural na 

sociedade, ao mesmo tempo em que se combate as práticas racistas através das suas 

tradições culturais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



51 

 

5 A MANIFESTAÇÃO DO SOTAQUE DO BOI DE ZABUMBA NO COLÉGIO 

UNIVERSITÁRIO  

 

5.1 Caracterização do Colégio Universitário  

 

 

O Colégio Universitário da Universidade Federal do Maranhão foi criado pela 

Resolução nº 42, de 20 de maio de 1968, em reunião do Conselho Diretor da então 

Fundação Universidade do Maranhão (FUMA), durante a administração do Reitor 

Cônego José de Ribamar Carvalho (1968-1972), tendo sido reconhecido pela 

Resolução nº 5/69 do Conselho Estadual de Educação. Inicialmente, funcionou em 

salas do Palácio Cristo Rei, que, à época, sediava a reitoria e a Faculdade de 

Filosofia, Ciências e Letras da Universidade. Nesta faculdade, eram ofertados os 

cursos de licenciatura da instituição. Sua função inicial era a preparação de jovens 

para o acesso ao Ensino Superior e, portanto, oferecia à sua clientela apenas o 

ensino da 3ª Série do antigo colegial (segunda etapa do Ensino Médio, conforme a 

Lei nº 4.024/1961) (UFMA, 2024). 

 

Figura 10– Foto do início do século XX do Palácio Cristo Rei 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

Fonte: Uniblog, 2014 

 



52 

 

No seu primeiro ano letivo, em 1968, foram matriculados apenas 15 alunos, que 

formaram a primeira turma de pré-universitários, isto é, candidatos aos exames de 

admissão para o ensino superior. Nos anos seguintes, ainda nessa primeira formação, 

o Colégio ofereceria anualmente 03 turmas – correspondentes às áreas de sócio-

humanísticas, saúde e biomédicas, e exatas e tecnológicas – de acordo com a 

orientação vocacional dos estudantes, os quais eram classificados mediante processo 

seletivo anual. 

Em 1972, após a promulgação da Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB) 

nº 5.692/1971, teve seu regimento interno aprovado e, por este documento, tornou-se 

Colégio de Aplicação da Universidade. Sofreu, então, uma adequação curricular 

decorrente da referida legislação, passando a funcionar, portanto, como Colégio de 2º 

grau, embora sem possuir sede própria – o que, obviamente, prejudicou o seu 

funcionamento enquanto campo de estágio, experimentação e aplicação da 

Faculdade de Educação, conforme previsto regimentalmente (UFMA, 2024). 

Nos anos de 1972 e 1973, esteve situado à Rua Viana Vaz, junto à Praça 

Quinta do Macacão, no centro histórico de São Luís; em 1974 e 1975, localizou-se à 

Rua das Hortas, também na região central da cidade, ocupando espaços 

universitários construídos para outras finalidades que não as de uma instituição 

escolar. As habilitações profissionais – Administração, Estatística e Secretariado – 

foram ofertadas a partir do ano letivo de 1974, sendo reconhecidas pelo Conselho 

Estadual de Educação em 1977 (UFMA, 2024). 

Em meados de 1975, foi transferido para o campus universitário do Bacanga e 

continuou ocupando, provisoriamente, estruturas arquitetônicas impróprias para a sua 

natureza escolar. Assim, funcionou de modo precário e pouco conhecido em salas 

dos prédios Pombal (atual CEB velho) e Pimentão (hoje CCSO). Nos anos 1980, o 

Colégio Universitário (COLUN) sofreu um processo de reestruturação, por acreditar-

se à época que ele não atendia aos objetivos de um Colégio de Aplicação e que 

deveria ser feito um direcionamento para que se pudesse abranger os demais graus 

de ensino, inclusive contribuindo para os programas do Sistema de Ensino Oficial e 

Privado (UFMA, 2024). 

Com isso, foi finalmente instalado em um complexo escolar composto por dois 

prédios cedidos à UFMA pela Secretaria de Educação do Estado. Sua nova estrutura, 

localizada no Bairro da Vila Palmeira, possuía o espaço adequado ao 



53 

 

desenvolvimento das funções previstas no Projeto de reestruturação. A partir de 

então, o COLUN passou a oferecer também o Ensino de 1º Grau e a atender 

exclusivamente aos filhos dos moradores daquele bairro. O Colégio passou a atender, 

portanto, não somente as exigências do MEC, pela Lei nº 5.692/1971, como também 

a demanda da Secretaria Estadual de Educação. Com a promulgação da Lei nº 

7.044/1982, colocou-se um fim à obrigatoriedade da profissionalização no ensino do 

2º grau. 

Nesse período, foi também aprovado o Regimento Interno do COLUN e 

declarada a regularidade dos estudos ali oferecidos, em 17 de junho de 1982, pelas 

Portarias nº 215 e nº 216 da Secretaria de Ensino de 1º e 2º graus do Ministério da 

Educação e Cultura (MEC). Mesmo com o fim da obrigatoriedade da 

profissionalização do 2º grau, é possível detectar que o COLUN continuou oferecendo 

a educação profissional. Conforme os documentos encontrados na secretaria do 

Colégio, no período de 1982 a 1984, foram oferecidas na grade curricular do 2º grau 

as habilitações em Administração (2.370 horas), Mecânica (2.460 horas), Saúde 

(2.490 horas), Construção Civil (2.490 horas) e Eletricidade (2.400 horas); e, ainda, o 

curso de Magistério de 1ª a 4ª séries do 1º Grau. 

Posteriormente, com a reformulação do Regimento Interno do Colégio 

Universitário em 05 de maio de 1988, foi declarada a regularidade dos estudos 

referentes ao Ensino de 1º Grau e ao Ensino de 2º Grau, com Habilitação em 

Magistério de 1ª à 4ª Séries do 1º Grau e Assistente em Administração, por meio da 

Portaria nº 58 de 1988, da Secretaria de Ensino de 2º Grau do Ministério da Educação 

– SESG/MEC. Só a partir da aprovação desse novo Regimento Interno é que o ensino 

de 1º e 2º graus do COLUN passou a ser organizado pela Lei nº 7.044/1982. 

De acordo com os documentos existentes na secretaria do COLUN, na década 

de 1990, a educação profissional continuou sendo ofertada pela instituição, mas de 

maneira restrita, com a permanência dos Cursos de Magistério e Assistente em 

Administração. Este último, inclusive, transformou-se em Curso Técnico em 

Administração com uma carga horária de 2.850 h. Com as reformas ocorridas na 

década de 1990, foram aprovadas a Lei nº 9.394/1996 (Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação - LDB) e o Decreto Federal nº 2.208/1997, que regulamentou os artigos nº 

39 a nº 42 da LDB, estabelecendo as bases para o ensino profissionalizante no Brasil. 



54 

 

Todas as instituições educacionais tiveram que se adequar às diretrizes educacionais 

estabelecidas pela legislação em vigor (UFMA, 2023). 

Por isso, o COLUN, conforme Portaria de 13 de setembro de 1999, propôs 

mudanças em seu Regimento Interno, na perspectiva de atender à base normativa 

nacional e ajustar-se às mudanças ocorridas no mundo do trabalho e aos avanços 

tecnológicos. Nesse Regimento, o COLUN optou por continuar com a educação 

profissional, no entanto, com as seguintes características: com organização curricular 

específica e independente do Ensino Médio, na modalidade Pós–Médio; e com cursos 

distribuídos em módulos, conforme previsão legal contida nos artigos nº 5º e nº 8º do 

Decreto nº 2.208 de 1997 (UFMA, 2023). 

Desse modo, passou a oferecer os cursos Técnicos em Administração (2000), 

Técnico em Meio Ambiente (2002) e Técnico em Enfermagem (2003). Com essa base 

normativa, a educação profissional passou a ter organização própria e desvinculada 

do Ensino Médio, sendo as matrizes curriculares elaboradas de maneira mais 

abrangente e seguindo a recomendação do Parecer Conselho Nacional de 

Educação/Câmara de Educação Básica - CNE10/CEB11 nº 16/1999 e a respectiva 

Resolução nº 4/1999, que instituiu as Diretrizes Curriculares Nacionais para a 

Educação Profissional. Essas diretrizes passaram a conferir um caráter mandatório 

ao perfil de competências e indicam as respectivas cargas horárias mínimas a serem 

obedecidas pelas instituições, quando da implementação dos cursos. 

Especificamente, o curso de Administração deveria ter carga horária mínima de 800h. 

Nesse mesmo período, o COLUN foi inserido na Rede Federal de Educação 

Profissional, passando a ter duas naturezas: Colégio de Aplicação e Escola Técnica 

Vinculada à Instituição Federal de Ensino Superior; consequentemente, fazendo parte 

de duas matrizes orçamentárias, representadas por dois conselhos – o Conselho 

Nacional dos Dirigentes das Escolas de Educação Básica das Instituições Federais 

de Ensino Superior (CONDICAP) e o Conselho Nacional de Dirigentes das Escolas 

Técnicas Vinculadas às Universidades Federais (CONDETUF) (UFMA, 2023). 

O Colégio Universitário começou a ser transferido para o Campus Universitário 

de forma inusitada, pois, no ano de 2005, a administração superior da UFMA havia 

feito um acordo com a Rede Estadual de Ensino que construiria uma escola dentro do 

campus, como forma de recompensar o tempo que o COLUN estava no Bairro da Vila 

Palmeira. A história é que, no início dos anos de 1980, no governo de João Castelo, 



55 

 

foi dado o direito do COLUN ocupar as instalações prediais no referido bairro. Todavia, 

em 2006, quando os docentes do COLUN souberam que foi construída uma escola 

estadual no Campus da UFMA, os mesmos reivindicaram o direito de ocupar as 

instalações prediais. Assim, houve a ocupação, e, segundo informações de um 

professor de geografia da época, o COLUN terminou "absorvendo todos os alunos da 

escola estadual. Não deixamos os alunos na mão" (Professor entrevistado, 2024). 

Ainda, o referido professor entrevistado acrescentou: 

por que a ufma consentiu a construção de uma escola estadual, dentro das 
suas propriedades, quando a mesma possui uma, criada por decreto-lei do 
governo getulio vargas, pra ser campo de estágio por excelência?” Não
souberam explicar. Então nós professores do COLUN invadimos o prédio de 
forma legal, com aparatos e sob judice do advogado da Apruma. Sendo 
assim, desde o ano de 2006, funcionamos dentro do Campus-Ufma, 
absorvendo todos os alunos da escola estadual (Professor entrevistado, 
2024) 
 

A escola estadual, a qual descrevemos, chama-se Centro de Ensino 

Professora Maria Helena Rocha. Hoje, ela está localizada no Bairro do Itapera, Zona 

Rural de São Luís. Abaixo, uma foto da referida escola: 

 

Figura 11– Fachada do C.E Profa. Maria Helena Rocha 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       Fonte: Maps, 2024 

 

Inicialmente, o Centro de Ensino Professora Maria Helena Rocha funcionou 

como uma escola anexa no Campus da UFMA. Atendia ao Ensino Médio. No momento 

em que o COLUN ocupou a escola, não só se responsabilizou pelos seus discentes, 

como também pelos discentes da referida escola estadual. Segundo uma das 

coordenadoras pedagógicas: 



56 

 

Em 2006, iniciou-se a transição da Vila Palmeira para o campus, com alunos 

dos cursos técnicos, do ensino médio e dos dois últimos anos do Ensino Fundamental 

(8º e 9º anos), ficando na Vila Palmeira as demais turmas do Ensino Fundamental. A 

partir de então, as turmas dos Anos Iniciais foram sendo extintas aos poucos na Vila 

Palmeira. Ainda em 2006, o Colégio sofreu uma nova mudança de endereço, sendo 

transferido para o seu atual prédio, dentro da cidade universitária. Este fato aproximou 

fisicamente o COLUN das atividades universitárias e também tem proporcionado 

aproximações em outras esferas. 

Em 2007, as turmas do 4º, 5º, 6º e 7º anos foram instaladas provisoriamente 

em uma unidade de ensino estadual no Rio Anil. Ainda em 2007, sob a égide do 

Decreto nº 5.154/2004, a instituição decidiu regularizar a situação dos cursos técnicos, 

realizando o devido registro e reconhecimento no Cadastro Nacional de Cursos 

Técnicos (CNCT) do MEC. 

Em 2008, todos esses segmentos (fundamental, médio e técnico) passaram a 

ser ofertados exclusivamente no Colégio Universitário em seu novo endereço. A partir 

desse momento, mesmo com fortes discussões internas sobre qual era de fato a 

natureza do COLUN, ficou claro que a consolidação da educação profissional na 

instituição era inevitável. Com a publicação da Lei nº 11.892/2008, que visava 

reestruturar a Rede Federal de Educação Profissional, houve chamada pública para 

transformar – por adesão – os antigos CEFETs, as Escolas Agrotécnicas e as Escolas 

Técnicas Vinculadas às Universidades nos atuais Institutos Federais de Educação, 

Ciência e Tecnologia (IF). 

Mesmo com todas as promessas de recursos financeiros e vagas para 

professores, o COLUN, após um breve processo de debate interno, decidiu continuar 

na Rede Federal, mas como Escola Técnica Vinculada à UFMA e membro do 

CONDETUF, mantendo também a sua identidade como Colégio de Aplicação. Em 

2016, a educação profissional do COLUN passou por um processo de mudança, em 

que os cursos Técnicos em Administração e Meio Ambiente passaram a ser oferecidos 

de forma integrada ao Ensino Médio, ficando apenas o curso de Enfermagem sendo 

oferecido na modalidade subsequente. 

Na página seguinte, as figuras 11 e 12 mostram, respectivamente, a fachada e 

a vista da parte de cima do COLUN. 

 



57 

 

Figura 12 – Fachada externa do COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

 

Figura 13 - Vista de cima do prédio do COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fonte: UFMA, 2024 

 

A partir de 2002, conforme o Parecer CNE/CEB nº 16/99, que trata das 

diretrizes curriculares da educação profissional de nível técnico, o COLUN passou a 

ofertar três cursos técnicos. 

O Curso Técnico em Administração, com mais de 20 anos de experiência, 

desde a sua implantação como habilitação, já formou centenas de profissionais e 

oferece uma visão holística das organizações, além de conhecimentos específicos 

nas áreas de planejamento, organização, direção e controle. Os técnicos em 



58 

 

Administração atuam na área organizacional, seja em empresas privadas ou públicas, 

ONGs, ou podem ainda iniciar seu próprio negócio na qualidade de empreendedores. 

O Curso Técnico em Meio Ambiente objetiva capacitar técnicos com 

conhecimento sobre a questão ambiental e que possam trabalhar de forma consciente 

para o desenvolvimento sustentável do Estado do Maranhão. Os principais campos 

de atuação do técnico em Meio Ambiente são as empresas de extração e 

transformação, empresas de geração de energia, órgãos públicos, empresas privadas 

e secretarias de meio ambiente (COLUN, 2024). 

O Curso Técnico em Enfermagem busca instrumentalizar o indivíduo para atuar 

no modelo de saúde centrado na tecnologia e na intervenção da situação-problema 

instalada, como também viabilizar o cuidado de enfermagem como um direito cidadão 

fundamentado em um profundo respeito ao ser humano. O curso propõe a formação 

profissional do técnico de enfermagem voltada ao atendimento das necessidades de 

saúde de paciente/cliente/comunidade nas diferentes fases do seu ciclo vital, bem 

como comprometido com a proteção e promoção da vida (COLUN, 2024). 

De acordo com a Resolução nº 284/CONSUN, de 12 de setembro de 2017, o 

Regimento Interno do Colégio Universitário (ANEXO B) passa a ser regido pelos 

seguintes princípios: 

 Igualdade de condições para acesso e permanência na escola; 

 Liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e divulgar a cultura, o 

pensamento, a arte e o saber; 

 Respeito ao pluralismo de ideias e concepções pedagógicas; 

 Reconhecimento e respeito da diversidade; 

 Garantia de ensino público gratuito, democrático e de qualidade social; 

 Gestão democrática na forma da lei; 

 Vinculação entre educação escolar, o trabalho e as práticas sociais; 

 Formação e atualização constante de seus servidores. 

 

Os principais objetivos do COLUN são: 

 Oferecer Educação Básica e Educação Profissional, proporcionando ao 

educando uma formação integral para o desenvolvimento e aprimoramento de suas 

capacidades, preparando-o para o trabalho e para o livre exercício da cidadania; 



59 

 

 Propiciar condições para a elaboração, execução e acompanhamento 

de projetos de novas tecnologias educacionais, pesquisas científicas, pedagógicas e 

projetos de extensão; 

 Promover cursos de capacitação para a comunidade; 

 Priorizar atividade do estágio obrigatório e não obrigatório aos 

estudantes da UFMA em suas variadas habilitações nas áreas do conhecimento. 

 Fomentar e implementar programas de capacitação e aperfeiçoamento 

do corpo docente, técnico e administrativo; 

 Incentivar a participação dos estudantes em atividades culturais, 

favorecendo o desenvolvimento da cultura corporal, a livre expressão, a cooperação 

e a auto-organização; 

 Elaborar, sistematizar e difundir o conhecimento científico e as 

atividades pedagógicas desenvolvidas na escola. 

Conforme o Relatório de Gestão da Universidade Federal do Maranhão, 

apresentado em 31 de março de 2024, houve processo seletivo de ingresso discente 

através do Edital COLUN nº 02/2023, com 1.855 inscritos, tendo 496 isenções 

deferidas na taxa de inscrição, com as vagas distribuídas da seguinte forma: 

Na educação básica, houve 605 matrículas, sendo 320 no ensino fundamental 

(53%); 285 no ensino médio, sendo 145 no ensino médio regular (24%) e 140 no 

ensino médio integrado (23%). Nos cursos técnicos, tivemos 217 matrículas, sendo 

80 no curso técnico em administração, na modalidade integrada ao ensino médio 

(37%); 77 no curso técnico em enfermagem subsequente (35%); e 60 no curso técnico 

em meio ambiente (28%) (UFMA, 2023). 

Conforme o Regimento Interno do COLUN, a sua estrutura está composta pelos 

seguintes órgãos: 

 I Conselho Diretor; 

II Direção Geral; 

III Coordenação de Gestão e Planejamento; 

IV Direções Adjuntas de Educação Básica e Educação Profissional; 

V Coordenações de Ensino Fundamental e de cada Curso Técnico; 

VI Divisão Técnico Pedagógico/DCT; 

VII Coordenações de Áreas; 

VII Coordenação de Projetos, Pesquisa e Extensão; 



60 

 

IX Núcleo de Atendimento às Pessoas com Necessidades Educacionais 

Específicas (NAPNEE); 

X Coordenação de Estágio; 

XI Secretaria; 

XII Núcleo de Assistência Estudantil (NAE); e  

XIII Biblioteca Setorial.  

O Conselho Diretor é formado pelos seguintes membros: 

I Diretor Geral;  

II Diretores Adjuntos; 

III Coordenadores de Ensino Fundamental, Médio e Técnico; 

IV um representante da Divisão Técnico Pedagógico (DTP); 

V um representante por Área de Conhecimento (Séries Iniciais do Ensino 

Fundamental, Linguagens Códigos e suas Tecnologias, Ciências Humanas e suas 

Tecnologias, Ciências Naturais e suas Tecnologias e Ciências da Matemática e suas 

Tecnologias; Educação Física);  

VI um representante por curso técnico; 

VII um representante dos técnicos administrativos; 

VIII um representante DA Associação de Pais; 

IX um representante do grêmio Estudantil; 

X um representante do NAPNEE; 

XI um representante DO NAE; 

XII um representante da Coordenação de Estágio; 

XIII um representante da Coordenação de Projetos; E  

XIV um representante DA Coordenação de Gestão e Planejamento  

No Regimento do COLUN, no Capítulo I, artigo 1º, intitulado DOS PRINCIPIOS 

E FUNDAMENTOS, são descritos os seguintes: 

I- igualdade de condições para acesso e permanência na escola; 

II- liberdade de aprender, ensinar, pesquisar e divulgar a cultura, o pensamento, 

a arte e o saber; 

III- respeito ao pluralismo de ideias e concepções pedag6gicas; 

IV - garantia de ensino público gratuito, democrático e de qualidade social; 

V - gestão democrática na forma da lei; 

VI - respeito a liberdade e apreço a tolerância; 



61 

 

VII - vincula9ao entre a educa9ao escolar, o trabalho e as práticas sociais; e 

VIII - formação e atualização constante de seus servidores  

O Colégio Universitário possui as seguintes dependências: Salas de aulas 

amplas e climatizadas, adequadas para a quantidade de discentes. Elas possuem 

quadros brancos para escrever, iluminação adequada, janelas de vidro nas paredes, 

carteiras e um piso liso. Abaixo, mostramos algumas fotografias das salas de aula. 

 

Figura 14   Sala de Aula 1  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

  

 Figura 15– Sala de Aula 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

  



62 

 

 

Figura 16-   Sala de Aula 3                                                         

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024   

 

Figura 17– Sala de Aula 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

Possui uma secretaria relativamente ampla, equipada com mesas, cadeiras, 

computadores e uma sala anexa com uma máquina de impressora. Eis as imagens 

da secretaria: 

  



63 

 

Figura 18– Secretaria do COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Figura 19– Sala anexa da secretaria do COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Uma sala de professores ampla, equipada com mesas, cadeiras, 

computadores, um bebedouro, armários, um sofá e banheiros masculino e feminino. 

Eis as imagens: 

  



64 

 

Figura 20 – Sala de professores - 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Figura 21 -– Sala de professores - 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Uma sala do Núcleo de Atendimento às Pessoas com Necessidades Especiais 

Específicas (NAPNEE). Eis a figura 21: 

  



65 

 

Figura 22– sala do NAPNEE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

              Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Um auditório grande, que possui carteiras em vez de cadeiras; ar-

condicionado; uma mesa de tamanho regular; data show; um quadro branco para 

escrever e janelas ao longo das paredes laterais com cortinas. 

 

Figura 23 – Auditório do COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

             

Fonte: pesquisa empírica, 2024 

Um pátio grande que atravessa as várias dependências da escola, como a sala 

de professores, o acesso aos corredores das salas de aula, a sala das coordenações 

pedagógicas, o refeitório e outras. Eis algumas imagens do pátio: 



66 

 

Figura 24– Pátio do COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Uma sala do Núcleo de Assunto Estudantil (NAE) é um espaço dedicado ao 

apoio e acompanhamento dos estudantes. No NAE, os alunos encontram suporte em 

diversas áreas, como orientação acadêmica, psicológica e social, visando promover 

o bem-estar e o desenvolvimento integral dos estudantes. 

 

Figura 25– Sala do NAE 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

                

 Fonte: Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Em relação aos murais, não há praticamente cartazes ou trabalhos que nos 

permitam enxergar a educação para as relações étnico-raciais, sobretudo acerca da 

população afro-brasileira e/ou da afro-maranhense. Cabe acrescentar que o COLUN 

está localizado numa área formada por um grande contingente de pessoas negras, 



67 

 

que, no caso, é a área Itaqui-Bacanga. Eis os murais encontrados durante a nossa 

pesquisa: 

 

Figura 26 -  Mural 1 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fonte: pesquisa empírica,  

 

Figura 27- Mural 2  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fonte: pesquisa empírica, 2024 

  



68 

 

Figura 28- Mural 3                                                      

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fonte: pesquisa empírica, 2024                                   

Figura 29- Mural 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Fonte: pesquisa empírica, 2024 

 

Todavia, houve apenas um cartaz que continha uma imagem de um estudante 

negro, porém era um cartaz de nível nacional que tratava sobre a carteira de 

estudante para garantir o direito a descontos. O cartaz dividia espaço com vários 

horários de aulas das disciplinas no mural. Eis: 



69 

 

Figura 30– Mural 5 

  

 

 

 

 

 

 

 

                                        

 

 Fonte: Fonte: pesquisa empírica, 2024                                   

 

 

 

5.2 Metodologia da Pesquisa 

 

A presente Dissertação descreveu as possíveis trajetórias metodológicas da 

nossa pesquisa. Para materializarmos a nossa investigação, seguimos dois tipos de 

métodos de pesquisa, a saber: método de abordagem e método de procedimento. Os 

métodos de abordagem são “aqueles que possuem caráter mais geral. São 

responsáveis pelo raciocínio utilizado no desenvolvimento da pesquisa, ou seja, [...] 

procedimentos gerais, que norteiam o desenvolvimento das etapas fundamentais de 

uma pesquisa científica” (Andrade, 2001, p.130-131). Esse tipo de método nas 

ciências sociais refere-se a algum tipo de abordagem filosófica, como: indutivo, 

dedutivo, dialético, etc. 

Do exposto, o método de abordagem que pretendemos adotar foi o 

materialismo histórico-dialético, compreendido como um método que combina a 

filosofia e a ciência marxista (Trivinõs, 1995). 

Conforme Pires (1997, p.87): 

O método materialista histórico-dialético caracteriza-se pelo movimento do 
pensamento através da materialidade histórica da vida dos homens em 
sociedade, isto é, trata-se de descobrir (pelo movimento do pensamento) as 
leis fundamentais que definem a forma organizativa dos homens durante a
história da humanidade. 

 



70 

 

Consideramos importante e necessário apresentarmos as distinções entre 

materialismo dialético e materialismo histórico, pois grande parte das vezes são 

usados como sinônimos. Vejamos: 

Conforme Triviños (1995, p.51), “O materialismo dialético é a base filosófica do

marxismo e, como tal, realiza a tentativa de buscar explicações coerentes, lógicas e 

racionais para os fenômenos da natureza, da sociedade e do pensamento”. Enquanto 

“o materialismo histórico é a ciência filosófica do marxismo que estuda as leis

sociológicas que caracterizam a vida da sociedade, de sua evolução histórica e da 

prática social dos homens, no desenvolvimento da humanidade” (Triviños, 1995,

p.51). 

 Neste sentido, procuramos utilizar o método do materialismo histórico-dialético 

na nossa investigação sobre o sotaque de zabumba do bumba-meu-boi no contexto 

da Lei nº 10.639/03, na medida em que, do ponto de vista do materialismo dialético, 

buscamos explicações acerca de um pensamento racista em relação à cultura afro-

maranhense, pois a pesquisa buscou o desenvolvimento de reflexões sobre questões 

referentes ao enfrentamento de uma educação antirracista. 

 Do ponto de vista do materialismo histórico, a pesquisa mostrou que a cultura 

do bumba-meu-boi, especificamente o sotaque de zabumba, é uma prática social da 

população afro-maranhense e que deve ser respeitada, assim como servir para as 

demais gerações continuarem essa prática social, de modo que se possa fomentar 

uma identidade étnico-racial negra. 

Os métodos de procedimento “constituem etapas mais concretas da

investigação, com finalidade mais restrita em termos de explicação geral dos 

fenômenos menos abstratos. Pressupõem uma atitude concreta em relação ao 

fenômeno e estão limitados a um domínio particular” (Lakatos e Marconi, 2003, p.221).

Dessa forma, o método de procedimento que adotamos foi o estudo de caso, que, 

segundo Triviños (1995, p. 133), "é uma categoria de pesquisa cujo objeto é uma 

unidade que se analisa aprofundadamente".  

Do exposto, a unidade que se pretendeu analisar foi o ensino do Bumba-meu-

boi, sotaque de zabumba, nas aulas de Arte e História no Colégio Universitário da 

Universidade Federal do Maranhão – COLUN. 

Os instrumentos de coleta de dados que utilizamos foram: observação e 

entrevista. A observação aconteceu nos instantes em que nos dirigimos para o 



71 

 

Colégio Universitário. Seguindo os passos da observação sistemática, que, segundo 

Richardson (2007, p.261), a define como aquela que “sugere uma estrutura

determinada onde serão anotados os fatos ocorridos e a sua frequência”. Assim,

fizemos um roteiro de elementos que observamos no COLUN, como: dependências 

físicas, aspectos administrativos e pedagógicos. 

A entrevista foi realizada com o/a Gestor/a Geral, a Coordenadora pedagógica, 

os docentes de Arte e História, nas turmas do 8º e 9º ano dos Anos Finais do Ensino 

Fundamental. Segundo Minayo (2010, p. 261), a entrevista: 

é acima de tudo uma conversa a dois, ou entre vários interlocutores, realizada 
por iniciativa do entrevistador, destinada a construir informações pertinentes 
para um objeto de pesquisa, e abordagem pelo entrevistador, de temas 
igualmente pertinentes tendo em vista este objetivo.  
 

Acrescentamos que a entrevista foi semiestruturada, compreendida como 

aquela que é 'construída em torno de um corpo de questões, do qual o entrevistador 

parte para uma exploração em profundidade' (Gressler, 2003, p. 165), ou seja, quando 

acrescentamos outras perguntas a partir do roteiro de perguntas elaboradas 

previamente. 

A representação gráfica das análises e interpretações dos dados se deu por 

meio de quadros e tabelas. Os quadros serão representados pelas respostas dos 

gestores e dos docentes de História e de Arte. Conforme Barros (1990, p. 84), 'o 

quadro é usado quando a informação que se quer representar não é numérica, 

podendo ser representada por meio de quadro de respostas'. 

 

 

5.3 Vozes dos participantes da pesquisa 

 

 

Antes de apresentarmos nossas análises dos dados, julgamos importante 

descrever os perfis dos entrevistados. Destacamos que optamos por não divulgar 

seus nomes reais, utilizando nomes fictícios de cantores do Bumba-Meu-Boi de 

Zabumba para as professoras e o título do cargo para a coordenadora pedagógica e 

o gestor escolar. Essa abordagem visa assegurar o direito ao anonimato, em 

conformidade com os princípios éticos da pesquisa. 



72 

 

Coordenadora Pedagógica.  Possui Doutorado em Políticas Públicas e 

Mestrado em Educação pela Universidade Federal do Maranhão; graduação em 

Pedagogia pela Universidade Estadual do Maranhão. Trabalha na Escola há 07 anos. 

Auto declarou-se como negra.  

Gestor Escolar. Possui Mestrado em Ciências Sociais; graduação em Letras 

e História ambos pela Universidade Federal do Maranhão. Leciona no Colun há 12 

anos. Auto declarou-se como negro.  

Mestre Basílio1. Possui Doutorado em História pela Universidade Federal de 

Pernambuco; Mestrado em Ciências Sociais e História Pela Universidade Federal do 

Maranhão. Leciona no Colun há 19 anos. Auto declarou-se como branco.  

Taina Redondo2. Possui Doutorado em História pela Universidade Federal de 

Juiz de Fora; Mestrado em História e graduação em História pela Universidade 

Federal do Maranhão. Leciona no Colun há 01 ano. Auto declarou-se como branca. 

 Mestre Leonardo3. Possui Mestrado em Educação e graduação em Educação 

Artística pela Universidade Federal do Maranhão. Leciona no Colun há 29 anos. Auto 

declarou-se como negro.  

Mestre Laurentino4 possui Doutorado em Artes Cênicas, mestrado em Dança 

e graduação em Dança pela Universidade Federal da Bahia. Leciona no Colun há 02 

anos. Auto declarou-se como negro. 

No período de 29 de outubro a 07 de novembro de 2024, conduzimos a 

entrevista com os participantes da pesquisa (docentes, coordenadora pedagógica e 

gestor escolar). Para começar, perguntamos aos entrevistados(as) o que 

compreendiam sobre Educação para as Relações Étnico-Raciais. A seguir, 

apresentamos suas respostas: 

 

  

                                                 
1 Criador do festival de Bumba-Meu-boi de Zabumba. 
2 Lidera o projeto Zabumbeiros (Boi Fé em Deus). 
3 Fundador do Boi de Leonardo ou da Liberdade. 
4 Fundador do Bumba-Meu-Boi da Fé em Deus. 



73 

 

 

Quadro 1– Compreensão sobre Educação para as Relações Étnico-Raciais 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“As relações étnico-raciais na educação são uma 
discussão antiga, e houve avanços importantes, 
como as políticas de cotas nas universidades. No 
entanto, a desigualdade racial persiste, resultado 
de 350 anos de escravidão, com a população negra 
ainda enfrentando condições de pobreza extrema. 
Embora os avanços legais sejam significativos, a 
questão racial no Brasil ainda exige muita 
resolução”. 

 
Taina Redondo 

 

“É uma educação voltada para os direitos
humanos, né? E que também promova igualdade e 
equidade, né? Tentando superar essa questão que 
vem de muitos séculos relacionados ao racismo, 
né? E ao preconceito racial”. 

 
 
 

Mestre Leonardo 

“Eu entendo que é uma educação voltada para
convivência, para o respeito mútuo e 
principalmente por respeito em relação a 
pertencimento religioso, práticas culturais, tudo 
que envolva a diversidade de povos e culturas que 
constitui o Brasil e que muitas vezes a escola não 
colabora para essa convivência porque modela um 
tipo específico, um padrão, como se fosse a regra 
e desconsidera os outros modos de viver e de 
existir”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“A educação para as relações étnico-raciais deve 
considerar a diversidade presente na turma e no 
local de ensino, incorporando diferentes culturas, 
religiões e manifestações. É importante ir além da 
cultura europeia erudita, trazendo expressões mais 
próximas dos estudantes, como reggae e danças 
locais, como o cacuriá. Assim, trabalhar essas 
relações envolve discutir e valorizar essas 
manifestações culturais, além de abordar 
preconceitos, discriminações e a resistência 
dessas culturas”. 

 
 
 
 
 
 

Coordenadora Pedagógica 

“Como o próprio nome está dizendo, educação,
né? E relacionada ao quê? A questão das relações 
étnico-raciais. Então, a gente vai fazer o 
entendimento no sentido de educar para respeitar 
as relações étnico-raciais que são próprias da 
história da humanidade, né? Da história das 
pessoas, da história da sociedade, da história do 
homem. Então, as relações étnico-raciais, elas 
precisam ser respeitadas e para serem 
respeitadas, a gente precisa educar no sentido do 
respeito à questão cultural, à questão do respeito 
étnico, da raça. Não é uma raça que se sobrepõe 
à outra, mas cada raça precisa ser respeitada nos 
seus aspectos históricos, culturais, para a gente 
poder fazer uma educação de qualidade e de 
respeito em relação a cada uma dessas relações 
étnico-raciais e culturais que eu coloco”. 
 



74 

 

 
Gestor Escolar 

“O conceito de educação para as relações étnico-
raciais é complexo, pois, idealmente, a educação 
deveria ser plural e respeitar a diversidade de 
povos que constituem o Brasil, conforme a 
Constituição. Como isso não ocorre, os 
movimentos sociais buscaram legislações 
específicas para garantir a inclusão da história e 
cultura africana e indígena, proporcionando 
visibilidade a esses povos no processo 
educacional. A educação, portanto, busca 
preencher uma lacuna histórica, resgatar e 
reestruturar o reconhecimento dos povos negros e 
africanos, que, embora tenham contribuído 
significativamente para a construção do Estado, 
foram invisibilizados no sistema educacional”. 

Pesquisa empírica, 2024 
 

A partir das respostas dos(as) entrevistados(as) sobre o entendimento de 

Educação para as Relações Étnico-Raciais (ERER), foi possível construir uma análise 

que evidencia compreensões diversas, porém complementares, ancoradas em 

vivências, contextos históricos e práticas educativas. 

O Mestre Basílio oferece uma perspectiva histórica e política, destacando a 

persistência da desigualdade racial como herança de mais de três séculos de 

escravidão. Sua fala remete à ideia de que, embora haja avanços institucionais — 

como as políticas de cotas —, esses mecanismos ainda são insuficientes diante da 

profundidade das marcas deixadas pelo racismo estrutural. Essa visão alinha-se ao 

pensamento de Munanga (2003, p.26), que afirma que “o racismo à brasileira opera

pela negação, pela omissão e pelo silenciamento”, sustentando desigualdades

históricas profundas. A fala de Basílio também remete à noção de racismo estrutural, 

conforme define Almeida (2019), ao destacar que a desigualdade racial no Brasil não 

é apenas uma questão de preconceito individual, mas parte constitutiva das estruturas 

sociais. 

A Taina Redondo define ERER como uma prática pedagógica alinhada aos 

direitos humanos, que busca igualdade e equidade e se propõe a enfrentar as raízes 

históricas do racismo e do preconceito racial. A repetição da palavra “né?” revela um

esforço de tornar a fala acessível e dialogada, o que também reflete a natureza da 

ERER: um processo educativo que exige escuta, empatia e diálogo. Sua abordagem 

se aproxima da perspectiva de Gomes (2005), que concebe a ERER como parte de 

uma pedagogia antirracista comprometida com a transformação das relações sociais 

e com a justiça racial. Como afirma a autora, “a educação das relações étnico-raciais 



75 

 

é um projeto político-pedagógico que visa a construção de uma sociedade 

democrática, plural e igualitária” (Gomes, 2005, p.35). 

O Mestre Leonardo reforça o caráter intercultural da ERER, ressaltando o 

respeito à diversidade de práticas culturais e religiosas, muitas vezes ignoradas pela 

escola. Sua crítica ao currículo hegemônico, que padroniza modos de viver e de ser, 

está em sintonia com o conceito de epistemicídio formulado por Santos (2010), 

segundo o qual a grande tragédia da modernidade foi ter construído uma monocultura 

do saber e do rigor científico, excluindo outros saberes e experiências. O 

reconhecimento do pertencimento como dimensão fundamental também evoca o 

conceito de identidade cultural defendido por Hall (2006), que entende a identidade 

como algo construído na e pela diferença, em permanente articulação com a cultura. 

O Mestre Laurentino articula a ERER à vivência concreta dos sujeitos no 

território, defendendo que a escola deve dialogar com manifestações culturais locais 

— como o cakuriá e o reggae —, ampliando os horizontes do currículo tradicional. 

Para ele, ERER não é apenas sobre conteúdo, mas sobre valorizar os modos de ser 

e resistir das comunidades negras e indígenas. Essa abordagem está próxima do 

pensamento de Walsh (2009), ao defender a necessidade de uma educação 

decolonial, que reconheça as epistemologias dos povos historicamente 

marginalizados e os coloque como protagonistas de seus próprios processos 

formativos. Laurentino propõe uma pedagogia situada, sensível às expressões 

culturais dos estudantes e comprometida com a valorização da diferença. 

A Coordenadora Pedagógica destaca a ERER como processo de educação 

para o respeito às diferenças, com ênfase na formação ética, histórica e cultural do 

sujeito. Sua fala propõe um caminho para uma educação de qualidade e de 

respeito, alinhada à Base Nacional Comum Curricular (BNCC) e à legislação vigente, 

como as Leis nº 10.639/2003 e nº 11.645/2008. Ela também toca em uma dimensão 

importante: o reconhecimento das relações étnico-raciais como parte constitutiva da 

história da humanidade. Como afirma Gomes (2012), “educar para as relações étnico-

raciais é, ao mesmo tempo, reconhecer a diversidade e promover o respeito à 

dignidade humana de todos os sujeitos”. 

O Gestor Escolar enxerga a ERER como ação reparadora, criada para 

preencher lacunas históricas causadas pela exclusão da população negra e indígena 

no currículo escolar. Ele reconhece o papel dos movimentos sociais na luta por uma 



76 

 

educação plural e a necessidade de resgatar a contribuição desses povos para a 

construção do Brasil. Essa fala aponta para a função social da escola como promotora 

de justiça social, como defende Saviani (2008), ao afirmar que a educação é, 

simultaneamente, mediação e instrumento de superação das desigualdades sociais. 

Além disso, seu argumento se articula com a ideia de memória social ao propor que o 

currículo escolar também deve funcionar como espaço de reconstrução das memórias 

apagadas dos povos oprimidos (Ricoeur, 2007). 

Em continuidade à entrevista perguntamos aos/as entrevistados/as o que eles 

sabem sobre a História e Cultura Afro-brasileira, Africana e afro-maranhense. Eis as 

respostas: 

 

Quadro 2– Compreensão sobre História e Cultura Afro-brasileira, Africana e afro-maranhense 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“A cultura afro-brasileira, africana e afro-
maranhense está profundamente marcada pela 
herança da escravidão, com os africanos 
chegando ao Maranhão em condições sub-
humanas. Apesar da liberdade e cidadania 
conquistadas após a Revolução Francesa, a 
desigualdade racial ainda persiste, especialmente 
no capitalismo, onde a classe branca 
frequentemente se sente superior, gerando um 
desequilíbrio econômico e social. No Maranhão, 
embora a relação seja mais tranquila, ainda 
existem manifestações veladas de discriminação, 
com negros e negras sendo prejudicados em 
contextos como a polícia e a justiça”. 

 
Taina Redondo 

 

“Acho que cada vez mais eu tenho estudado e me
interessado, né? Na graduação de História, a gente 
teve uma base boa, mas o currículo ainda era muito 
etnocêntrico, muito eurocêntrico. Aos poucos 
também, quando eu estava na graduação, foi 
sendo incorporado diferentes profissionais da 
história de África, né? Da história do continente 
africano. Então, para eu ter uma ideia, eu tinha uma 
base melhor sobre a África antiga do que a África 
contemporânea e sobre história afro-brasileira. 
Então, muito do que eu sei hoje em dia foi depois 
que eu saí da graduação, né? Que eu comecei a 
ver esse debate de uma maneira mais pública e 
que começou realmente a ser demandado para a 
gente dentro da educação básica e dentro da área 
universitária. Porque quando eu voltei, já como 
professora na universidade, foi muito demandado 
pelos próprios alunos. Então, a gente que teve uma 
formação mais eurocêntrica sempre tem que estar 
correndo atrás”. 
 



77 

 

 
 
 

Mestre Leonardo 

“É um conteúdo muito importante e aqui nas aulas
de História a gente dá muita ênfase a esse aspecto 
da história africana e afro-brasileira. Tanto 
destacando experiências de África, anteriores ao 
processo de tráfico. Então a gente trabalha com 
essa história. Do continente africano, trabalhamos 
com a presença africana no Brasil buscando 
enfatizar essa presença não só no período do 
tráfico, que é um problema recorrente nos livros de 
História, que os afrodescendentes apareçam 
somente no período do tráfico de escravizados”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“A cultura afro-brasileira, especialmente na dança, 
é muito presente na minha formação, com 
influências de Salvador, onde a dança se mistura 
com capoeira, maculelê e kakuriá. Essa cultura 
reflete a diáspora dos africanos escravizados no 
Brasil e as tensões dessas misturas culturais, 
criando um legado de simbologias, histórias e 
práticas que ainda estão presentes no nosso dia a 
dia, como na fala, comida, vestimenta, festas e 
celebrações. Quanto à história africana, sinto que 
ainda é distante para mim, pois me concentro mais 
nas influências que reverberam no Brasil. Apesar 
disso, sei que existem fontes de conhecimento, 
como a enciclopédia *História da África*, e centros 
de dança como a Ecole des Sables, que são 
referências importantes”. 

 
 
 

Coordenadora Pedagógica 

“A cultura afro-brasileira, africana e afro-
maranhense estão profundamente entrelaçadas, 
mas a cultura europeia foi predominante por muito 
tempo, subjugando a afro-brasileira e africana. A 
implementação de leis para incluir essa cultura nos 
currículos escolares reflete a necessidade de 
reconhecer e respeitar essas origens, que antes 
eram desvalorizadas. Apesar disso, percebo que o 
mercado tem se apropriado da cultura africana, 
distorcendo e comercializando suas raízes, o que 
pode levar à perda de seu significado histórico. 
Embora eu não tenha um conhecimento profundo 
sobre o tema, essa é minha percepção crítica sobre 
a transformação da cultura africana no contexto 
atual”. 

 
Gestor Escolar 

“A cultura indígena e negra frequentemente é
associada ao folclore, à culinária ou à cultura 
popular, mas esquecemos que essas culturas 
também possuem intelectuais importantes. No 
Maranhão, por exemplo, tivemos autores negros 
como Trajano Galvão, que foi pioneiro ao tratar da 
questão da escravidão e reconheceu o negro como 
uma pessoa com mente e alma, diferente de outros 
intelectuais da época. A educação étnico-racial 
deve resgatar e destacar essas contribuições para 
a formação da sociedade brasileira, reconhecendo 
que a ciência deve ser plural, sem discriminar por 
cor. As antigas teorias raciais, como o arianismo e 
a eugenia, são desacreditadas, pois já se provou 
que todos pertencem à mesma "raça humana"”. 

Pesquisa empírica, 2024 
 



78 

 

As respostas dos(as) entrevistados(as) revelam percepções diversas sobre a 

História e Cultura Afro-brasileira, Africana e Afro-maranhense, trazendo à tona 

experiências que dialogam com a crítica à educação tradicional e com os desafios e 

avanços da implementação da Lei 10.639/2003. Ao analisarmos essas falas, é 

possível identificar tanto a valorização dessas matrizes culturais quanto as lacunas 

persistentes nos processos formativos e curriculares, apontando para a urgência de 

práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais5. 

O Mestre Basílio evidencia a herança da escravidão como marca profunda da 

cultura afro-brasileira e africana, relacionando-a com o racismo estrutural que persiste 

mesmo após a conquista formal de direitos. Sua crítica ao capitalismo como espaço 

de perpetuação da desigualdade racial é coerente com a leitura de Almeida (2019), 

ao apontar que o racismo estrutura a lógica econômica e social, e não se resume a 

manifestações individuais de preconceito. A menção à Revolução Francesa como 

símbolo de cidadania contrasta com a realidade dos(as) negros(as) no Brasil, cujo 

acesso à justiça, à segurança e à equidade é ainda limitado. Assim, sua fala se 

aproxima da concepção de Munanga (2005), que reconhece a permanência de um 

imaginário colonial que inferioriza os sujeitos negros. 

A Taina Redondo, por sua vez, expõe uma trajetória de aprendizado e 

conscientização marcada por uma formação inicialmente eurocêntrica, comum nas 

universidades brasileiras. Ao relatar que grande parte de seu conhecimento sobre 

África e cultura afro-brasileira foi adquirida após a graduação, a entrevistada denuncia 

o que Santos (2010, p.16) chama de epistemicídio: a exclusão sistemática de saberes 

africanos e afrodescendentes dos currículos acadêmicos. Sua experiência reforça a 

importância da formação continuada e da escuta das demandas dos estudantes, 

especialmente no contexto da educação básica, onde o debate sobre relações étnico-

raciais se torna cada vez mais necessário. A trajetória de Taina também dialoga com 

a noção de letramento racial crítico, defendida por Gomes (2012) como caminho para 

uma atuação docente comprometida com a equidade racial. 

O Mestre Leonardo traz uma contribuição significativa ao destacar a 

importância de ensinar a história da África para além do período do tráfico 

                                                 
5 As práticas pedagógicas antirracistas e decoloniais buscam desconstruir o racismo estrutural e as
heranças do colonialismo nos processos educativos, promovendo a valorização das identidades e 
saberes dos povos historicamente marginalizados. Essas práticas propõem currículos inclusivos, 
representatividade étnico-racial e uma educação crítica que problematize desigualdades sociais e 
culturais (Gomes, 2012; Silva, 2005).. 



79 

 

transatlântico. Ele rompe com a visão redutora que associa a presença negra 

unicamente à escravidão, problema ainda comum em livros didáticos e abordagens 

tradicionais. Essa ampliação da perspectiva histórica está em consonância com os 

objetivos da Lei 10.639/03 e da BNCC, que propõem o reconhecimento da diversidade 

das experiências africanas. Oliveira (2008) aponta que a valorização da África pré-

colonial e da diversidade dos povos africanos é essencial para a reconstrução de 

identidades negras positivas e para a superação do racismo. 

O Mestre Laurentino destaca a presença viva da cultura afro-brasileira em 

práticas corporais como a dança, a capoeira e o maculelê, revelando a força da 

ancestralidade no cotidiano. Sua fala remete à noção de diáspora africana como lugar 

de resistência e reinvenção cultural, conforme aborda Stuart Hall (2003), ao tratar das 

identidades híbridas e plurais formadas pelo deslocamento forçado dos povos 

africanos. Ao reconhecer que seu conhecimento sobre a história africana ainda é 

limitado, mas indicar fontes como a enciclopédia História da África (UNESCO) e 

centros culturais africanos, Laurentino mostra abertura à ampliação de saberes e ao 

intercâmbio com referências do continente africano contemporâneo, o que reforça a 

importância de um currículo transnacional e plural. 

A coordenadora pedagógica aponta para a predominância histórica da cultura 

europeia no espaço escolar, reconhecendo que as culturas africanas e afro-brasileiras 

foram por muito tempo subjugadas. Sua fala destaca a importância das políticas 

públicas educacionais que visam reparar esse apagamento, mas também alerta para 

um fenômeno contemporâneo preocupante: a mercantilização da cultura africana. Ao 

denunciar a apropriação cultural por parte do mercado, ela se aproxima da crítica feita 

por Bhabha (1998), que problematiza a exotização de culturas subalternizadas sem o 

devido respeito à sua historicidade e espiritualidade. Essa reflexão reforça a 

necessidade de uma abordagem ética e comprometida com o reconhecimento da 

contribuição africana em sua profundidade. 

Por fim, o gestor escolar traz uma fala centrada na valorização da produção 

intelectual negra e indígena, combatendo o reducionismo que associa essas culturas 

apenas ao folclore ou à oralidade. Ao citar o autor negro maranhense Trajano Galvão, 

ele resgata uma memória histórica pouco conhecida e reafirma a importância de 

reconhecer o negro como sujeito pensante e produtor de ciência. Sua crítica às teorias 

racistas do passado e sua defesa de uma ciência plural estão alinhadas à proposta 



80 

 

de uma educação antirracista, que deve, segundo Gomes (2003), promover a 

“presença negra” como referência epistemológica e formativa nos espaços escolares. 

Em síntese, as falas dos(as) entrevistados(as) revelam avanços na percepção 

e valorização das culturas afro-brasileira, africana e afro-maranhense, mas também 

denunciam lacunas históricas na formação docente e na estrutura curricular. A análise 

aponta para a necessidade urgente de consolidar políticas educacionais que 

assegurem a presença efetiva da história e cultura negra nos espaços de ensino, não 

como exceção ou conteúdo complementar, mas como parte constitutiva da formação 

crítica e democrática dos sujeitos.  

A Lei nº 10.639/2003 foi sancionada com o objetivo de tornar obrigatório o 

ensino da História e Cultura Afro-Brasileira nas escolas da educação básica, 

ampliando o conteúdo para incluir a contribuição dos povos africanos e afro-brasileiros 

para a formação do Brasil. Assim, perguntamos aos/as entrevistados/as o que sabiam 

sobre a Lei nº 10.639/03. Eis suas respostas: 

 

Quadro 3– Compreensão sobre a Lei nº 10.639/03 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Então, essa lei, ela veio para melhorar, inclusive, ou para trazer 
um debate dentro dos espaços, não só escolares, porque eu 
acho que a coisa se estendeu bem, né, para os debates nas 
associações, nos encontros, até dentro do próprio âmbito do 
Bumbo-meu-boi, né, que é um espaço onde grande parte das 
pessoas que preferem o Bumbo-meu-boi ainda são pessoas de 
etnia africana ou descendente, né, têm essa preferência, até por 
causa do gingado, né, que é um folguedo que tem um gingado 
que requer aquele requebrado que só o africano, né, o africano 
tem essa competência que eu acho que nunca a gente vai 
conseguir, mesmo com toda a miscigenação, a gente ainda vê a 
diferença, né, dessa coisa mesmo natural da dança do homem 
que veio da África. Quando eu digo homem, homens e 
mulheres”. 

 
Taina Redondo 

 

“A lei mencionada é de grande importância, tendo sido
atualizada e ampliada ao longo do tempo. No entanto, ainda 
existem dificuldades para sua implementação na prática, 
especialmente devido ao racismo persistente, tanto entre 
alunos, gestão escolar e pais. A resistência à discussão e 
aplicação da lei é um desafio, apesar de existirem materiais e 
planos de ensino prontos. Alguns educadores, como os 
professores da UEMA, têm contribuído para a renovação da 
educação, mas a mudança precisa ser um esforço coletivo. No 
Colun, por exemplo, há a proposta de um mês de atividades 
sobre a consciência negra, mas a falta de apoio institucional 
pode dificultar a implementação dessa e de outras iniciativas 
baseadas na lei”. 

 
 

“Eu sei que é uma legislação que obriga as escolas a trabalhar 
com história, cultura afro-brasileira e africana. Então essa 



81 

 

 
Mestre Leonardo 

legislação foi feita no ano de 2003, pelo primeiro governo Lula. 
Depois ela foi ampliada em 2011, não me lembro, que foi para 
introduzir também a questão das histórias indígenas. E é uma 
legislação importante porque ela nos dá respaldo exatamente 
para trazer esses conteúdos que antes eram marginalizados ou 
que não eram visíveis. E que hoje em dia a gente tem, digamos 
assim, um respaldo para fazer isso de maneira mais tranquila”. 
 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Então eu acho a lei extremamente importante, porque ela
garante, garante assim, indica né, porque da lei para a execução 
a gente sabe que tem um grande passo, mas ela indica e obriga 
que os professores tenham conhecimentos que se relacionam 
com as relações étnico-raciais e tragam isso a partir das 
referências africanas e indígenas também, para poder trabalhar 
em sala de aula. Então é muito importante, porque nem sempre 
todos os professores estão conscientes disso e estão trazendo 
o contexto para dentro da sala de aula, então poder compartilhar 
informações disso eu acredito que vai melhorando, melhorando 
mesmo respeito à diversidade, às discriminações, então eu acho 
que é extremamente importante essa lei”. 

 
Coordenadora Pedagógica 

“E no caso da lei 10.639, ela trata da, de questões, é, de garantir
a história da cultura afro, africana nos nossos currículos. E o que 
a gente percebe é que a gente precisa de uma lei para garantir 
isso. Até que ponto, né? Quer dizer, o que a gente percebe, é, 
no currículo, é um currículo europeizado, né? 
É, para atender apenas, ou apenas, ou majoritariamente a 
cultura europeia. E aí, a, a luta foi tão intensa, né? A luta, a luta 
foi tão grande. E aí, o que que a gente percebe é, é que, é, o 
currículo, ele, ele pouco trata da, da cultura africana, né? E. Eu 
penso que realmente há necessidade da lei. Porque se não 
tivesse, como é que seria”. 

 
Gestor Escolar 

“Olha, como eu vinha dizendo, a lei avisa fechar essa lacuna,
inserindo no processo educacional disciplinas, principalmente 
ela criaria uma disciplina transversal que passaria pela literatura, 
pela história, pela geografia, para garantir a discussão de 
conteúdos dessa perspectiva da contribuição do negro e da 
contribuição do indígena para a formação do povo brasileiro, da 
própria história, da própria educação do povo brasileiro”. 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

A análise das falas dos pesquisadores da pesquisa sobre a Lei nº 10.639/2003 

revela percepções que, embora diversas em sua forma, convergem quanto à 

relevância da legislação como instrumento de enfrentamento ao racismo estrutural e 

à marginalização histórica das contribuições afro-brasileiras no currículo escolar. A 

partir das falas, é possível identificar aspectos centrais que dialogam com a literatura 

acadêmica sobre a implementação da referida lei e os desafios de sua efetivação. 

A fala de Mestre Basílio aponta para um entendimento ampliado da Lei 

10.639/03, percebendo-a não apenas como uma exigência escolar, mas como um 

catalisador para a valorização da cultura afro-brasileira em múltiplos espaços sociais, 

inclusive nas manifestações culturais como o Bumba-meu-boi. Ao destacar a 



82 

 

ancestralidade e a corporeidade afrodescendente presente nos folguedos populares, 

Mestre Basílio reforça o que Gomes (2017) conceitua como epistemologias do corpo 

negro, um saber que se manifesta na dança, no ritmo, na oralidade, ressignificando a 

cultura afro-brasileira como conhecimento legítimo. Essa perspectiva amplia a 

compreensão do currículo para além do espaço formal da escola, resgatando saberes 

tradicionais e populares frequentemente desconsiderados pelo modelo eurocêntrico 

de ensino. 

A Taina Redondo, por sua vez, evidencia os entraves estruturais que impedem 

a plena implementação da lei. Sua fala é marcada por uma consciência crítica dos 

obstáculos institucionais e sociais, como o racismo presente em diferentes instâncias 

da comunidade escolar. Ela aponta para a resistência de gestores, professores e 

famílias à abordagem das relações étnico-raciais, ainda que haja materiais e políticas 

públicas disponíveis. Taina reforça a necessidade de um esforço coletivo para efetivar 

a legislação, o que encontra respaldo em autores como Cavalleiro (2001), que já 

denunciava, antes mesmo da promulgação da lei, a resistência do sistema 

educacional em reconhecer e combater o racismo institucionalizado. 

Mestre Leonardo apresenta uma compreensão mais normativa e histórica da 

lei, reconhecendo sua origem no governo Lula e sua ampliação posterior para incluir 

as histórias e culturas indígenas (Lei nº 11.645/2008). Ele valoriza a lei como um 

respaldo institucional, que permite aos professores tratarem de conteúdos antes 

invisibilizados. Essa fala é particularmente significativa, pois toca na dimensão legal e 

simbólica da lei como marco de reconhecimento e legitimidade para práticas 

pedagógicas antirracistas. Conforme destaca Ribeiro (2019), o reconhecimento 

institucional das identidades afro-brasileiras no currículo é um passo essencial para 

desconstruir o imaginário social que inferioriza a cultura negra. 

O Mestre Laurentino reforça a distância entre a existência da lei e sua 

execução prática, destacando a importância da formação docente para que os 

professores compreendam e apliquem os conteúdos relacionados às relações étnico-

raciais. Sua fala remete diretamente à ideia de que não basta a existência de uma 

legislação se ela não for acompanhada de políticas formativas. Como aponta Macedo 

(2010), a implementação da Lei 10.639/03 depende de um investimento sistemático 

na formação inicial e continuada dos professores, para que estes sejam capazes de 

transformar suas práticas pedagógicas e enfrentar o racismo em sala de aula. 



83 

 

A Coordenadora Pedagógica, por sua vez, problematiza a própria 

necessidade da existência de uma lei para garantir o ensino da cultura afro-brasileira, 

revelando a naturalização de um currículo eurocentrado. Sua fala questiona o projeto 

político-pedagógico da escola brasileira, que historicamente se constituiu a partir da 

valorização da cultura europeia em detrimento da africana. Essa crítica ecoa as 

reflexões de Candau (2012), ao afirmar que o currículo é um espaço de disputas e 

que, sem ações afirmativas como a Lei 10.639/03, a invisibilidade da cultura negra se 

perpetua. 

Por fim, o Gestor Escolar reconhece a intenção da lei de promover uma 

abordagem transversal da história e cultura afro-brasileira, integrando-a aos 

componentes curriculares existentes. Seu entendimento está em consonância com o 

que propõe a Base Nacional Comum Curricular (BNCC), que prevê o trabalho com a 

diversidade étnico-racial de forma integrada às áreas do conhecimento. No entanto, 

como bem ressalta Gomes (2005), o desafio da transversalidade é que, muitas vezes, 

dilui-se a temática sem garantir sua centralidade no projeto pedagógico. 

Assim, a análise das falas dos entrevistados revela uma consciência crítica 

sobre a importância da Lei 10.639/03, seus alcances e limitações. Os entrevistados 

reconhecem tanto o potencial transformador da legislação quanto os obstáculos 

institucionais, pedagógicos e culturais que impedem sua efetivação. Como enfatiza 

Oliveira (2015), implementar a Lei 10.639/03 é um processo que exige compromisso 

político, formação docente e a reconstrução dos currículos a partir de uma perspectiva 

antirracista e decolonial. 

Descrevemos em página anterior que a função precípua da Lei n° 10.639/2003 

é disseminar a história e cultura da população afro-brasileira e africana, dessa forma, 

perguntamos aos/as entrevistados/as o que sabem sobre a história do bumba meu boi 

do Maranhão, especificamente, o sotaque de zabumba. Vejamos suas respostas: 

 

 

 

 

  



84 

 

 

Quadro 4– Compreensão sobre a história do bumba meu boi no Maranhão 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Então, o Bumba-meu-boi do Maranhão é um 
folguedo, né, que mistura um pouco de teatro com 
dança e música, né. Essa musicalidade que nós 
trabalhamos, a história do Pai Francisco, da mãe 
Catirina, do dono da fazenda, né, e aí a gente vê a 
questão de quem é o vaqueiro e quem é o dono do 
boi, né. E essa musicalização, ela traz, né, toda 
uma história que nos remete a isso, né. O que eu 
consigo compreender de melhor do Bumba-meu-
boi é que essa forma de manifestação, ela traz um 
esclarecimento muito grande para as crianças que 
começam a entrar na dança, né, daqui a pouco elas 
começam a entender, né, que aquela história faz 
parte da história da vida delas, né”. 

 
Taina Redondo 

 

“A compreensão do Bumba Meu Boi como
elemento cultural e identitário veio após o 
afastamento do Maranhão. Ao sair para Minas 
Gerais para o doutorado, surgiram 
questionamentos sobre a cultura maranhense, 
levando à percepção de que aspectos indígenas, 
negros e religiosos eram muitas vezes 
invisibilizados. A vivência no Bumba Meu Boi era 
lúdica, baseada em festas e danças, sem uma 
explicação mais profunda na escola sobre sua 
origem cultural. A narrativa ensinada focava na 
história da dança, sem relacioná-la diretamente à 
herança indígena, africana e rural. 
Aprofundar-se nos estudos sobre história e cultura 
africana, afro-brasileira e indígena permitiu uma 
nova visão sobre o Bumba Meu Boi. A experiência 
pessoal, aliada à pesquisa, ajudou a problematizar 
e reconhecer a importância dessa manifestação 
cultural na identidade maranhense”. 

 
 
 

Mestre Leonardo 

“O Bumba Meu Boi do Maranhão é uma das muitas 
práticas culturais, expressões culturais afro-
atlânticas. Que foram expressões culturais que 
foram se desenvolvendo ao longo do Atlântico, no 
decorrer do processo de diáspora dos africanos. E 
o Bumba Meu Boi é uma dessas expressões de 
reinvenção dessas culturas africanas. Claro que 
aqui no Maranhão, como em todo o Brasil, ele vai 
se mesclar, vai dialogar também com as culturas 
indígenas. Mas a gente pode dizer que ele é uma 
prática cultural de autoria dessas camadas 
marginalizadas. Seja os indígenas, seja os 
africanos. Então, no caso do Bumba Meu Boi, eu 
penso que com uma ênfase maior, embora nisso 
tenha polêmica, mas eu penso que com uma 
ênfase maior na cultura centro-africana, na cultura 
que a gente chama de Bantu”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“O Bumba Meu Boi do Maranhão é uma das muitas
práticas culturais, expressões culturais afro-
atlânticas. Que foram expressões culturais que
foram se desenvolvendo ao longo do Atlântico, no



85 

 

decorrer do processo de diáspora dos africanos. 
Então, o que eu conhecia, por exemplo, a questão 
do alto, a história, da Catirina, da língua, as 
músicas também, o toque, alguns, não distingui 
sotaques, por exemplo, mas eu conhecia, já 
conhecia a matraca, o toque da matraca, e aí o que 
eu conhecia foi isso, aí quando eu cheguei aqui, 
que foi esse ano, eu tive por responsabilidade 
minha conhecer, então eu fui atrás de participar, de 
ver os bois que eu podia, de acompanhar o 
nascimento”. 

 
Coordenadora Pedagógica 

“O Bumba Meu Boi a gente sempre sabe que tem
os personagens, Catirinha. Né? Tem, tem todo o 
enredo, tem os sotaques. E o que a gente percebe 
é que existe todo o enredo, existe as personagens, 
mas existe ali por trás toda uma história trazida da, 
dos escravos quando eles, é, estavam em seu país 
de origem, que era a África”. 

 
 

Gestor Escolar 

“Eu já tive a oportunidade de orientar alguns
trabalhos, quando estava na graduação, 
relacionados ao Bumba-Meu-Boi. A gente sabe 
que o Bumba-Meu-Boi é uma assim como muitas 
outras, discriminada durante o século XIX. Aliás, 
eram os chamados batuques. Esse é o mais antigo 
também que a gente tem, o de Matraca e o de 
Zabumba. Então, o Bumba-Meu-Boi hoje, embora 
valorizado, embora estabelecido com algumas leis 
de inclusive como patrimônio, mas ele não viveu 
essa história belíssima que se tem hoje e que ainda 
não é belíssima para todos. Porque a gente sabe 
que tem os grupos da elite, que tem os grupos que 
são discriminados, até mesmo na distribuição das 
verbas públicas para a montagem e estruturação 
deste, que talvez seja a maior representação do 
nosso folclore”. 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

Com base nas falas dos sujeitos entrevistados, é possível realizar uma análise 

acadêmica que articula os sentidos atribuídos ao Bumba Meu Boi do Maranhão – 

especialmente o sotaque de zabumba – com os referenciais da Lei n° 10.639/2003, 

que determina o ensino da história e cultura afro-brasileira e africana, e com autores 

que refletem sobre identidade, cultura, ancestralidade e epistemologias negras. 

A Lei n° 10.639/2003 tem como um de seus principais objetivos a valorização 

da contribuição negra para a formação da sociedade brasileira, por meio da inserção 

da história e cultura africana e afro-brasileira no currículo escolar. Nesse contexto, o 

Bumba Meu Boi do Maranhão, enquanto manifestação cultural de matriz afro-

indígena, se torna um importante instrumento pedagógico e identitário. 

As falas dos sujeitos evidenciam distintas formas de aproximação com essa 

manifestação cultural. A fala de Mestre Basílio, por exemplo, revela uma percepção 



86 

 

pedagógica do Bumba Meu Boi, destacando sua função educativa na formação das 

crianças. Ele afirma que “aquela história faz parte da história da vida delas”, o que

dialoga diretamente com a concepção de educação como um espaço de construção 

identitária. Nessa linha, Hall (2003) propõe que a identidade cultural não é fixa, mas 

construída por meio de práticas sociais e narrativas compartilhadas. O Bumba Meu 

Boi, nesse caso, torna-se uma dessas práticas que possibilitam o reconhecimento de 

pertencimento a uma herança cultural ancestral. 

A Taina Redondo problematiza a invisibilização da dimensão histórica e 

étnico-racial do Bumba Meu Boi nas vivências escolares, evidenciando que o 

conhecimento foi inicialmente construído de forma lúdica, descolada de sua 

profundidade histórica. Somente a partir de seu afastamento geográfico e da inserção 

em espaços acadêmicos, a entrevistada passa a reconhecer a centralidade das 

matrizes africanas, indígenas e religiosas na manifestação. Esse movimento está em 

consonância com as reflexões de Gomes (2017), que aponta a importância da 

educação para relações étnico-raciais como ferramenta de reconstrução de 

subjetividades e valorização das culturas subalternizadas historicamente. 

As falas de Mestre Leonardo e Mestre Laurentino situam o Bumba Meu Boi 

como uma das expressões culturais da diáspora africana, ressaltando sua 

ancestralidade afro-atlântica e a influência das culturas Bantu. Eles estabelecem 

relações com o conceito de “reinvenção cultural”, compreendendo o Boi como uma

prática de resistência e ressignificação das tradições africanas em território brasileiro. 

Essa leitura ecoa os estudos de Gilroy (2001) que defende que a cultura negra nas 

Américas é resultado de um contínuo processo de deslocamento, recriação e 

resistência frente às opressões coloniais. 

Por sua vez, a Coordenadora Pedagógica reconhece elementos simbólicos 

da manifestação, como os personagens e os enredos, e associa sua origem à cultura 

africana, ainda que de forma generalizada. Isso revela uma consciência da 

ancestralidade negra presente no Bumba Meu Boi, mas também aponta para a 

necessidade de aprofundamento formativo, algo destacado por Munanga (2005) ao 

tratar das lacunas do sistema educacional brasileiro no ensino da história africana de 

forma crítica e contextualizada. 

Por fim, o Gestor Escolar chama atenção para as disputas de poder e 

desigualdades que perpassam o reconhecimento e financiamento das manifestações 



87 

 

culturais populares. Ao apontar que “ainda não é belíssima para todos”, ele revela as

tensões entre tradição e institucionalização, entre reconhecimento e marginalização. 

Essa leitura encontra respaldo na crítica feita por Gonzalez (1988) à forma como o 

racismo estrutural se expressa nas políticas públicas e na cultura, mantendo as 

expressões afro-brasileiras em condição de subalternidade, mesmo quando 

oficializadas como patrimônio. 

Dessa forma, as falas analisadas demonstram que o Bumba Meu Boi do 

Maranhão – em especial o sotaque de zabumba – é compreendido não apenas como 

uma manifestação folclórica, mas como um espaço simbólico de resistência, memória 

e formação identitária, que pode e deve ser mobilizado como ferramenta pedagógica 

para práticas antirracistas, em conformidade com os princípios da Lei n° 10.639/2003. 

Dando continuidade, perguntamos aos entrevistados/as o que entendem sobre 

o sotaque de zabumba. Eles se posicionaram da seguinte forma: 

 

Quadro 5– Compreensão sobre o sotaque de Zabumba 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Então, Zabumba é uma manifestação de dança
bem autêntica, né, para começar da 
instrumentação, né, que é uma instrumentação 
diferenciada do boi de orquestra, né, e outros, 
vamos dizer, tipos que ainda, que são variações, 
né, hoje tem, vão misturando, né, que é uma coisa 
natural do folclore, né, isso a gente não tem nada 
contra, nem a favor, mas eu digo assim, é uma 
coisa natural do folclore que vão encontrando, são 
criativos, né, e dentro da história do boi de 
Zabumba, eu acho que uma coisa interessante é 
que mantém um grupo de pessoas, vamos dizer 
assim, que são fiéis a esse tipo de sotaque e que 
todo ano, quando a gente, as manifestações 
folclóricas vêm à tona, como a gente diz assim, que 
é o mês de junho, né, esses grupos de Bumba Meu 
Boi de todos os lugares da ilha que eu conheço, de 
vários tipos de Zabumba, inclusive eu sou, eu gosto 
muito desse tipo de sotaque”. 

 
Taina Redondo 

 

“Essa questão dos sotaques, também o de
Zabumba, eu não me lembro muito. Mas, 
especificamente, assim, o de Zabumba, eu só 
lembro, agora, essa relação com a região no 
interior. Que eu, também, agora, não tô me 
lembrando se é região leste ou é oeste. Ou é mais 
centro-oeste”. 

 

Mestre Leonardo

“O sotaque de Zabumba é uma dessas, digamos
assim, famílias, famílias sonoras, percussivas, 
melódicas, de todo o complexo do Bumba Meu Boi. 
Embora alguns estudiosos, principalmente aqui o 
professor Jandir, lá da Casa de Cultura, ele veja 



88 

 

assim como uma certa restrição essa ideia de 
sotaque, porque seria uma tentativa de catalogar, 
mas que acaba não conseguindo fazer isso por 
conta da diversidade de práticas. Então, eu vejo 
isso. Como uma tentativa de, digamos assim, 
aproximar, de reunir, de agrupar, e de tentar dar 
uma inteligibilidade, sei lá, para os tipos, digamos 
assim, de Bumba Meu Boi que a gente teria”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Então, o sotaque de zabumba. Primeiro, o sotaque 
de zabumba. Primeiro, eu conheci lá na oficina de 
dança do Maranhão com o professor Raul, então 
eu conheci a movimentação e um pouco da 
musicalidade, como é que ela funcionava. Ela me 
remeteu muito ao maracatu, o toque 
especificamente do sotaque de zabumba me 
lembrava muito o maracatu, e também aos 
figurinos, também me lembrava os brilhos, 
algumas figuras que tinham ali. E o que mais me 
impactou, na verdade, em saber do zabumba, foi a 
falta de apoio de verba que os grupos de zabumba 
estavam tendo para poder participar do sotaque de 
zabumba”. 

 
 

Coordenadora Pedagógica 

“A gente sabe que tem os tambores, né? Que, é,
que faz parte também do, do sotaque do zabumba. 
E tem um, um, um sotaque próprio. Eu, eu também 
não tenho tanto aprofundamento, mas o que eu sei 
é bem raso em relação a essas questões. Mas, é, 
penso que, é, precisa ser. Se realmente 
permanecer com as origens, né? E aí, isso tem se 
perdido, né?” 

 
 
 
 

Gestor Escolar 

“O Monte Castelo é o berço do Boi de Zabumba.
Então, talvez seja um dos mais que tem menos 
adeptos hoje, porque, embora tenha sido o festival 
do Boi de Zabumba lá no Monte Castelo, hoje ele 
sofre muito por essa falta de incentivo e por essa 
falta de recursos. E, infelizmente, a juventude é 
influenciada por aquilo que é mídia, por aquilo que 
dá público. Então, talvez seja o nosso sotaque um 
dos mais bonitos, um dos mais originais que nós 
temos, porque ele mantém essas características 
originais, mas que, por falta desse incentivo, tem 
diminuído os grupos mais novos”. 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

 

A fala de Mestre Basílio destaca a autenticidade do sotaque de Zabumba, 

especialmente por sua instrumentação diferenciada e fidelidade dos grupos 

praticantes à tradição. Ao afirmar que há uma “instrumentação diferenciada” e que o

sotaque “mantém um grupo de pessoas fiéis”, ele aponta para o que Nora (1993) 

denomina de lugares de memória: espaços simbólicos onde práticas culturais e rituais 

são mantidos como forma de resistência à efemeridade do tempo e à 

homogeneização cultural promovida pela modernidade.



89 

 

Além disso, o reconhecimento da criatividade e da mistura como elementos 

naturais do folclore remete à ideia de cultura como fenômeno dinâmico, tal como 

discutido por Williams (2000), para quem a cultura é um processo vivo, historicamente 

situado, no qual a tradição e a inovação coexistem em tensão. 

A Taina Redondo, por sua vez, expressa certo distanciamento em relação à 

memória do sotaque, apontando para a fragilidade dos processos educativos formais 

na transmissão do conhecimento sobre manifestações culturais afro-indígenas. Essa 

lacuna reflete o que Almeida (2019) descreve como a estrutura do racismo 

institucional, que, ao negar ou invisibilizar saberes e práticas negras, compromete a 

formação identitária de sujeitos e o reconhecimento da diversidade cultural brasileira 

na escola. 

O Mestre Leonardo adota uma abordagem crítica e analítica, observando a 

tentativa de classificação dos sotaques como uma forma de dar inteligibilidade ao 

complexo do Bumba Meu Boi. Ele destaca a diversidade das práticas culturais e as 

dificuldades de se encaixá-las em categorias rígidas, o que dialoga com os estudos 

de Hall (2003) sobre a fluidez das identidades culturais e os limites das classificações 

tradicionais diante da complexidade dos processos culturais híbridos. A referência ao 

“professor Jandir” também evidencia o papel da intelectualidade local na construção

de epistemologias do sul, como propõe Santos (2007), valorizando saberes que 

emergem das práticas populares e que resistem às epistemologias eurocentradas. 

Mestre Laurentino oferece uma leitura sensível do sotaque de Zabumba, 

conectando-o a outras manifestações da diáspora africana, como o maracatu. Ao 

perceber semelhanças nos toques e nos figurinos, ele realiza uma leitura 

transatlântica da cultura, que encontra eco nas proposições de Gilroy (2001) sobre a 

Atlântica Negra, na qual expressões musicais e performáticas afro-diaspóricas se 

interconectam como formas de resistência e continuidade histórica. O entrevistado 

também denuncia a falta de apoio institucional, o que reforça a crítica de Gonzalez 

(1988) sobre a marginalização das expressões negras mesmo diante de sua 

relevância cultural. 

A Coordenadora Pedagógica revela um saber parcial e limitado, mas que 

reconhece a importância dos “tambores” e do “sotaque próprio”. Sua fala expõe o

impacto da ausência de políticas de formação docente continuada voltadas para a 

educação das relações étnico-raciais, como defendido por Gomes (2017). Ela 



90 

 

também demonstra preocupação com a perda das origens, evocando a necessidade 

de valorização e preservação das manifestações tradicionais. 

Por fim, o Gestor Escolar enfatiza o papel histórico do Bairro Monte Castelo 

como “berço do Boi de Zabumba” e denuncia o esvaziamento da prática entre os

jovens, causado pela falta de incentivo e pelo impacto da cultura midiática. Ao afirmar 

que “a juventude é influenciada por aquilo que é mídia”, ele aponta para os

mecanismos de apagamento simbólico e para as disputas de poder em torno da 

legitimidade cultural, tema amplamente abordado por Canclini (1995), ao discutir os 

conflitos entre cultura tradicional e indústria cultural. 

As falas dos participantes, portanto, evidenciam a centralidade do sotaque de 

Zabumba como expressão identitária, memória coletiva e resistência política. Elas 

denunciam o descompasso entre a riqueza da tradição cultural e o pouco investimento 

institucional em sua preservação, o que desafia a escola, os órgãos públicos e os 

meios de comunicação a repensarem suas práticas. Sob a perspectiva da Lei n° 

10.639/2003, a valorização do Bumba Meu Boi e de seus sotaques, como o Zabumba, 

deve ser vista não apenas como folclore, mas como pedagogia do pertencimento e da 

ancestralidade negra e indígena no Brasil. 

Em continuidade à entrevista perguntamos aos entrevistados/as, como 

relacionariam o sotaque de zabumba do bumba meu boi e a questão étnico-racial da 

população afro-maranhense. Vejamos suas respostas: 

 
Quadro 6– Relação entre sotaque de zabumba e a questão étnico-racial da população afro-
maranhense 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“A relação entre o sotaque de zabumba do Bumba
Meu Boi e a questão étnico-racial da população 
afro-maranhense fica evidente na presença 
marcante de pessoas negras nesse sotaque, como 
observado no Boi de Leonardo. A participação 
majoritária de homens negros, cuja expressão e 
envolvimento ressaltam a autenticidade da 
manifestação, demonstra a forte ligação cultural e 
identitária. O brilho da pele suada durante a 
apresentação e a entrega emocional dos 
brincantes reforçam a espontaneidade e a paixão 
pela tradição, indo além de qualquer retorno 
financeiro”. 

 
Taina Redondo 

 

“O sotaque de zabumba do Bumba Meu Boi está
diretamente relacionado à população africana e 
afro-brasileira, que se estabeleceu na região e 
desenvolveu diferentes traços culturais, tanto de 
origem africana quanto influenciados pelo novo 



91 

 

contexto. Além disso, esse sotaque pode estar 
ligado a territórios quilombolas históricos do 
Maranhão, que se formaram entre os séculos XVIII 
e XIX”. 

 
 
 

Mestre Leonardo 

“O sotaque de Zabumba, se costuma dizer que ele
é o sotaque mais, africano, eu discordo, não vejo 
dessa maneira. Mas se a gente considerar que o 
Maranhão tem uma presença africana muito 
significativa, principalmente a partir do século 
XVIII, e especialmente na região que a gente 
chama de Baixada Maranhense, então esse 
sotaque de Zabumba vai ser expressão 
exatamente dessa importância demográfica e de 
cultura. De como essas práticas culturais afro-
brasileiras, de como elas vão configurar, como elas 
vão marcar o cenário cultural desse território, 
significando para eles o lazer, a religiosidade, os 
momentos extraordinários ao longo do ano, a 
sociabilidade”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Sim, com certeza, sim. Inclusive pela situação que
eu estava falando agora. Porque a gente vê como 
algumas outras culturas, como a sertaneja, é muito 
mais valorizada do São João, então tem verba para 
trazer artista de fora, mas não tem verba para 
trazer um ônibus da galera de Guimarães, como é 
que faz, então para mim é bem, bem, estreitamente 
relacionado com o que a gente está falando ali 
também, de preconceitos culturais, também 
estamos falando de racismo, também estamos 
falando de colonização, então não tem como 
descolar uma coisa da outra, na verdade, uma 
coisa está totalmente impregnada, assim. Sim”. 

 
Coordenadora Pedagógica 

“A relação entre o sotaque de zabumba do Bumba
Meu Boi e a questão étnico-racial da população 
afro-maranhense ainda é pouco aprofundada, 
tanto no currículo escolar quanto na valorização 
cultural. Muitas vezes, a tradição é tratada apenas 
como festividade para atrair turistas, sem um 
reconhecimento mais profundo de suas raízes 
africanas. Essa falta de conhecimento decorre da 
ausência de um ensino estruturado sobre a história 
e a cultura afrodescendente, o que reforça a 
necessidade de maior aprofundamento nos 
currículos escolares, especialmente em escolas 
municipais e estaduais”. 

 
Gestor Escolar 

“O sotaque de zabumba está ligado à migração
interna de moradores da Baixada Maranhense 
para São Luís, muitas vezes forçados a sair de 
suas terras por conflitos e desrespeito aos seus 
quilombos e propriedades. A valorização desse 
sotaque por meio de oficinas de instrumentos, 
canto e ancestralidade fortalece o sentimento de 
pertencimento da população negra, promovendo 
respeito, divulgação e preservação dessa tradição 
cultural”. 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

 



92 

 

As falas dos participantes da pesquisa sobre a relação entre o sotaque de 

zabumba do Bumba Meu Boi e a questão étnico-racial da população afro-maranhense 

refletem uma rica diversidade de interpretações que atravessam não apenas a 

tradição cultural, mas também questões históricas e sociais profundamente 

enraizadas no contexto da população negra no Maranhão. A análise dessas 

respostas, por meio da revisão de alguns autores importantes nas áreas de cultura, 

identidade e educação, nos permite compreender como a cultura afro-brasileira se 

manifesta no Maranhão e como o racismo e a colonização ainda estão presentes na 

valorização (ou desvalorização) de suas expressões. 

Mestre Basílio destaca a presença significativa de negros no sotaque de 

zabumba, especialmente no Boi de Leonardo, como um reflexo da autêntica ligação 

cultural da população afro-maranhense. Ele enfatiza que a manifestação é mais do 

que uma simples performance artística; ela carrega uma carga emocional e identitária 

que remete à vivência e à paixão pela tradição, afastando-se da lógica do mercado e 

do retorno financeiro. Essa reflexão se alinha a perspectiva de Hall (2003), que coloca 

a identidade como algo em constante construção e reconstrução, muitas vezes em 

resposta a formas de resistência cultural.  

Para Hall (2003), a identidade não é fixa, mas moldada por práticas culturais 

que desafiam a dominação e reafirmam as raízes de um povo. 

Conforme Viana (2013, p.59) 

Dizer que Leonardo inaugurou o seu mundo, o mundo do Boi da Liberdade, 
a ponto desse mundo trazer o próprio nome como característica ‘Boi de 
Leonardo’, é dizer que o mesmo emprestou o seu estilo a esse universo, deu 
forma à experiência vivida ainda jovem. 
 

A afirmação de Taina Redondo de que o sotaque de zabumba está relacionado 

à população africana e afro-brasileira na região, com uma possível ligação a territórios 

quilombolas, traz à tona a importância de reconhecer a contribuição dos negros na 

formação da cultura local. A conexão com os quilombos também pode ser vista 

através de Munanga (2010), que enfatiza a necessidade de se reconhecer a 

resistência e a preservação da cultura afro-brasileira, especialmente em territórios que 

representam essa luta, como os quilombos. 

Mestre Leonardo, por sua vez, apresenta uma perspectiva crítica ao afirmar 

que o sotaque de zabumba, embora ligado à presença africana no Maranhão, não

pode ser reduzido a uma simples africanidade. Sua visão sugere uma análise mais 



93 

 

complexa, que não ignora as interações culturais no Maranhão, mas também 

questiona os estereótipos simplificados sobre o legado africano. Ele insere essa 

discussão em um contexto mais amplo, associando o sotaque de zabumba à 

configuração cultural da Baixada Maranhense, que, segundo ele, vai além da questão 

étnica e abrange dimensões de lazer, religiosidade e sociabilidade.  

A reflexão de Mestre Leonardo pode ser complementada pela ideia de Raça 

e Cultura de Nascimento (2011), que discute como práticas culturais afro-brasileiras 

se desenvolvem de forma única, levando em conta a diáspora africana, mas também 

a interação com outras culturas. 

Mestre Laurentino vai além e traz a perspectiva do racismo estrutural, 

apontando como o reconhecimento e a valorização de culturas como a sertaneja 

frequentemente se sobrepõem à cultura afro-maranhense, resultando em uma forma 

de exclusão. Sua fala reflete as críticas de Fanon (2008) sobre os efeitos da 

colonização no processo de marginalização de culturas negras. A ausência de 

recursos e a falta de apoio institucional para a preservação das tradições culturais 

afro-brasileiras indicam uma forma de preconceito cultural ligada a um racismo 

estrutural, no qual as expressões culturais da população negra são minimizadas ou 

ignoradas.  

A afirmação de Fanon (2008) vai ao encontro da ideia de Rocha (2018, p. 76), 

segundo a qual “[...] há um modelo excludente em nosso país, no que se refere ao

processo histórico da educação escolar, no qual o negro foi relegado no processo de 

ensino-aprendizagem nas escolas brasileiras”. 

A Coordenadora Pedagógica e o Gestor Escolar levantam pontos 

importantes sobre a falta de aprofundamento nas escolas sobre a história e a cultura 

afrodescendente, o que reforça a invisibilidade da população negra na educação 

formal. A falta de reconhecimento das raízes africanas do Bumba Meu Boi nas escolas 

e na sociedade em geral perpetua um ciclo de exclusão e marginalização cultural, um 

problema que pode ser abordado a partir das contribuições de Freire (1996), que 

argumenta que a educação deve ser um meio de conscientização e de resistência 

contra a opressão.  

Para Freire (1996), a educação é uma ferramenta fundamental para o 

empoderamento das populações marginalizadas e a reconstrução de uma identidade 

que reconheça as diversas influências culturais. 



94 

 

Essas falas, analisadas à luz de teorias que discutem identidade, resistência e 

racismo, revelam a complexa relação entre a cultura afro-brasileira no Maranhão e os 

desafios que a população negra enfrenta na construção de um espaço legítimo e 

valorizado dentro da sociedade. Através do Bumba Meu Boi, em particular, 

observamos como as práticas culturais podem ser um terreno de resistência e 

afirmação de identidade, mas também um espaço de luta contra a invisibilidade e o 

preconceito racial. 

Perguntamos aos entrevistados se consideram que há preconceito em relação 

ao Bumba Meu Boi de sotaque de zabumba. As respostas foram as seguintes: 

 

Quadro 7– Se há preconceito em relação ao Boi de Zabumba 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Bom, eu penso assim que não sei se existe, assim,
exatamente um preconceito, se existe, porque 
nesse momento aí das manifestações folclóricas, a 
gente olha pelo lado do capital, porque quem 
monta esses, acaba o Boi de Zabumba se incluindo 
nesses calendários”. 

 
Taina Redondo 

 

“Eu acho que quem é daqui de São Luís não gosta.
Não é muito aceito, assim. Mas eu não diria que é 
um preconceito. Eu diria que, infelizmente, foi por 
conta de todo esse, é um investimento. Uma 
comercialização do sotaque de Orquesta em 
detrimento dos outros sotaques”. 

 
 
 

Mestre Leonardo 

“Eu acredito que sim, né? Que ele é visto como,
digamos assim, ah, é um boi menos interessante, 
né? É, tem, atrai menos, principalmente. As 
gerações mais jovens que preferem os chamados, 
abre aspas, bois de academia, os bois de 
orquestra, né? Que são mais, mais chamativos, 
envolvem uma seleção dos, dos brincantes, dos 
dançantes, né? Tem uma, uma visualidade que 
para esse público, principalmente urbano da, da 
capital, né? Parece mais interessante e, mas eu 
entendo que é importante a gente aprender a ver 
também esses outros, os chamados sotaques, né? 
Como, como expressão desse modo de vida e, 
nesse sentido, todos são interessantes”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Sim, eu acredito que sim, de diversas ordens. Eu 
ouvi algumas coisas, né, eu ouvi uma coisa assim 
que era sotaque de gente mais velha, por exemplo, 
isso eu ouvi, assim, tipo, ah, não, isso aí é sotaque 
de velho, para tentar trazer para outros 
preconceitos que eu já estava falando antes, né, 
essa falta de verba, de apoio e tal, que com certeza 
tem a ver com alguns sotaques, porque a gente 
também vê presente os outros bois que também 
conseguem dinheiro de orquestra, por exemplo, 
que tem dinheiro, que tem patrocínios privados, 
que tem todo um mecanismo ali de funcionamento 



95 

 

que não é acessível, o boi do zabumba não acessa 
também, então eu acredito sim, tem muito 
preconceito envolvido”. 

 
Coordenadora Pedagógica 

“Olha, essa é uma pergunta um pouco profunda
também. Porque o que a gente tem percebido nos 
dias de hoje, que tem sido divulgado, é um bumba-
meu-boi transformado. E, e esse bumba-meu-boi 
que eu digo que é transformado, é porque, é, se, 
se trata da, do bumba-meu-boi apenas como um 
meio atrativo, é, de se trazer turistas. Ou de se 
divulgar, né, os espaços do, geográficos, inclusive, 
e turísticos mesmo do Maranhão. Mas, é, a raiz do 
sotaque de zabumba, parece que não, não 
desperta, não desperta a atração, é, dos próprios, 
dos próprios moradores aqui do Maranhão, né? É, 
diante de, desse atrativo da festividade, parece que 
é isso que vem atraindo. E não exatamente a, a raiz 
e a história da, do sotaque, né? 
Não sei se é, se é por conta da, do, do próprio 
sotaque, ou se é, mas parece que não se, não se 
valoriza a, a própria história e a cultura, é, do 
sotaque de zabumba no Maranhão, ou em 
qualquer outro espaço que ele é, que ele é 
divulgado, né, que ele é enraizado”. 

 
Gestor Escolar 

“Muito, muito, muito preconceito, começando pelo
poder público, que destina as verbas menores para 
esse sotaque. E da própria sociedade. Eu acho que 
o Estado quando ele promove o preconceito, ele 
não ajuda no sentido de diluir essa situação. Você, 
por exemplo, quando vê alguém recebendo um 
turista no aeroporto, não é o sotaque de zabumba 
alguém recebendo um turista na rodoviária, não é 
o sotaque de Zabumba. Então, acho que você 
deveria mostrar todos, para mostrar essa 
diversidade e essa riqueza, e não excluir alguns do 
processo”. 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

A análise das falas dos participantes da pesquisa sobre o Bumba Meu Boi de 

sotaque de zabumba revela uma realidade complexa, que envolve aspectos culturais, 

sociais e econômicos, com reflexões sobre o preconceito e a valorização das 

diferentes manifestações culturais do Maranhão. Ao longo das entrevistas, emergem 

discussões sobre como o Bumba Meu Boi de zabumba é percebido, não apenas pelas 

pessoas que integram esse universo cultural, mas também por setores da sociedade, 

como o público urbano e o próprio Estado. 

Mestre Basílio, ao mencionar que não sabe se existe preconceito, sugere uma 

reflexão sobre as dinâmicas do mercado e do capital. Sua fala aponta para a ideia de 

que o Bumba Meu Boi de zabumba, ao ser inserido em calendários comerciais, pode 

estar sendo condicionado à lógica do capital, o que poderia dificultar a valorização de



96 

 

outras manifestações culturais mais tradicionais ou menos consumíveis. O ponto de 

Basílio ecoa as reflexões de Hobsbawm (1983), que já tratava da invenção de 

tradições como uma estratégia de mercado, onde certas manifestações culturais são 

apropriadas e transformadas em bens consumíveis, à medida que se inserem nos 

calendários turísticos e comerciais. 

Taina Redondo, por sua vez, coloca que o sotaque de zabumba não é 

amplamente aceito, mas, em sua visão, não se trata exatamente de preconceito. Ela 

sugere que a comercialização de outros sotaques, como o de orquestra, teria levado 

à marginalização do sotaque de zabumba. Esse aspecto da fala de Taina corrobora a 

visão de autores como Bourdieu (1984), que discutem o campo cultural e a luta 

simbólica, onde o capital cultural se distribui de maneira desigual, favorecendo 

algumas manifestações em detrimento de outras. 

A visão de Mestre Leonardo amplia a discussão ao afirmar que o Bumba Meu 

Boi de zabumba é visto como um "boi menos interessante", especialmente por um 

público urbano e jovem que tende a preferir os bois de orquestra, mais visuais e 

seletivos. Sua fala ilustra a dicotomia entre o popular e o elitizado, algo que pode ser 

abordado sob a ótica dos estudos de Adorno e Horkheimer (1985) sobre a indústria 

cultural, onde manifestações culturais populares, como o Bumba Meu Boi, são 

frequentemente desvalorizadas em favor de formas mais refinadas ou sofisticadas.  

Mestre Leonardo, no entanto, propõe uma reflexão mais inclusiva ao afirmar 

que todos os sotaques devem ser valorizados como expressões legítimas de modos 

de vida, uma proposta que dialoga com as ideias de Bakhtin (1981) sobre a 

multiplicidade de vozes e a importância do reconhecimento das diferenças culturais. 

Mestre Laurentino vai além ao relatar um preconceito de várias ordens, 

incluindo a percepção de que o sotaque de zabumba é associado a uma estética de 

“gente mais velha”, além da escassez de verbas e apoio para o sotaque. Sua fala

evidencia um ponto central na pesquisa de Silva (2003), que aponta para as 

desigualdades no financiamento de manifestações culturais periféricas, que são, 

muitas vezes, desconsideradas em favor de formas culturais mais mainstream6. 

Laurentino destaca também o impacto da falta de apoio do poder público, o que 

confirma as argumentações de autores como Hall (1997), que discutem como as 

                                                 
6 O termo mainstream refere-se ao que é dominante ou amplamente aceito em determinada cultura,
sociedade ou área de conhecimento, representando padrões hegemônicos que muitas vezes excluem 
vozes e perspectivas marginalizadas (Mcluhan, 2005).  



97 

 

culturas subalternas frequentemente enfrentam a marginalização e a exclusão de 

processos de valorização cultural e financiamento.  

A Coordenadora Pedagógica menciona que o Bumba Meu Boi transformado 

atrai mais turistas, mas que a raiz do sotaque de zabumba não desperta o interesse 

nem dos próprios moradores. Essa fala, que critica a falta de valorização das raízes 

culturais, remete às discussões de Gilroy (1993) sobre a diáspora e o apagamento 

das culturas de origem em favor de uma cultura globalizada e homogenizada. A crítica 

é sobre como o Bumba Meu Boi, quando voltado para o turismo, perde sua essência 

e autenticidade.  

Por fim, o Gestor Escolar traz à tona a questão do preconceito institucional, 

destacando que o poder público destina verbas menores para o sotaque de zabumba 

e que a sociedade em geral contribui para essa exclusão. Essa visão ecoa a crítica 

de Said (1978) sobre o orientalismo e a criação de hierarquias culturais, onde certas 

expressões culturais, vistas como periféricas ou marginais, são sistematicamente 

marginalizadas em favor de outras mais dominantes. 

Em síntese, as falas dos participantes da pesquisa revelam uma clara 

percepção de que o Bumba Meu Boi de sotaque de zabumba sofre com a 

marginalização, tanto por parte do poder público quanto de certos segmentos da 

sociedade. O preconceito, embora nem sempre explícito, se manifesta de forma 

estrutural e simbólica, refletindo uma hierarquia cultural onde o capital cultural é 

distribuído de maneira desigual. As discussões sobre a valorização das diferentes 

manifestações culturais são fundamentais para compreender os desafios enfrentados 

pelas tradições populares e a necessidade de políticas públicas que promovam a 

diversidade cultural e o reconhecimento da pluralidade das manifestações folclóricas 

do Maranhão. 

Em continuidade à entrevista perguntamos aos/as entrevistados/as, como o 

Colégio Universitário (COLUN) trabalha a manifestação cultural do bumba meu boi 

com os discentes. Vejamos suas respostas: 

 

 

 

 

 

 



98 

 

Quadro 8– Como o COLUN trabalha o bumba meu boi 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Então, aqui nós já tivemos várias manifestações,
inclusive ano passado a gente teve um boizinho 
que a gente criou aqui, né? O Boi de Cofo, que a 
gente chama, né? Que é assim, os meninos vão lá 
e eles entenderem como é que a coisa nasce, né? 
Então, a gente trabalha aqui de forma didática, 
pedagógica, para que os alunos possam entender 
a nascente, né? Eles não acharem que o Bumba 
Meu Boi é algo assim que já nasceu lá, assim, 
grande, né? Não, nasce de uma vontade de uma 
comunidade que se reúne, pega um tamborzinho, 
uma caixa de divino, alguma coisa e começam a 
bater”. 

 
Taina Redondo 

 

“Eu, especificamente, ainda não consegui 
encaixar, né? Também sou uma professora nova, 
entrei agora. Ainda estou, realmente, em período 
de adaptação, probatório. Então, essas propostas, 
a partir do Bumba Meu Boi, como eu estava 
trabalhando em uma pós-graduação sobre ensino 
de história aqui da UEMA, eu já tinha 
conhecimento”. 

 
 
 

Mestre Leonardo 

“Aqui a gente tem, infelizmente, várias, é, várias
modalidades de educação, digamos assim, das 
artes, né? Então a gente tem teatro, a gente tem 
dança, a gente tem música e a gente tem artes 
visuais, artes plásticas. Sim. E além dessas 
expressões, sempre o Bumba Meu Boi está 
presente, né? No teatro já tivemos, né? Na, na, na 
música também já tivemos um momento de 
trabalho com os alunos nesse sentido. Realizamos, 
durante a pandemia, uma oficina, uma, uma 
atividade integrada entre artes, história e 
linguagens, que a gente chamava, é, é Proibido 
Bumbar, é Proibido Bumbar, acho que foi assim. 
Não me lembro bem se foi esse nome. Mas era 
uma oficina online, que depois a gente fez também 
presencial, em que a gente abordava a história do 
Bumba Meu Boi e a partir disso a gente trabalhava 
também com língua portuguesa e com artes”.  

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Então, como não estive na época do São João
aqui no Colun, então não pude ver reverberações 
em outras linguagens, em outras disciplinas 
também, a gente não teve festividade, arraial, nada 
que possa trazer isso à tona, então na minha 
experiência dentro do que eu tenho vivenciado aqui 
no Colun, eu tenho falado do Bumba Meu Boi, 
trazido ele em sala de aula, a partir de seminários, 
porque eu deixo muito que os estudantes escolham 
quais danças do Maranhão eles querem participar, 
fazer, praticar, falar sobre, estudar, então no geral 
tem uma atividade que eu divido eles para poder 
pesquisar primeiro quais são essas danças, a 
gente vê elas meio que rapidinho, e depois eles 
escolhem, aí nessa atividade muitos estudantes, 
pelo menos acho que um grupo em cada turma, 



99 

 

escolheu o Bumba Meu Boi, então fui bastante 
presente nessa atividade”. 

 
Coordenadora Pedagógica 

“No currículo, a gente percebe várias ações, 
principalmente na, no currículo, na, no componente 
curricular de história, né? E a gente percebe que 
os professores vêm trabalhando isso no, no 
currículo. E aí, a gente também vem trabalhando 
isso nos anos iniciais. Nós temos, às vezes, aqui 
acontece, algumas ações, é, no, no período junino, 
é, do bumba-meu-boi na escola, representando, é, 
o que foi, qual é a raiz”. 

 
Gestor Escolar 

“Aqui no Colun, temos vários projetos, inclusive um
projeto de educação ético- racial, que é 
desenvolvido pela professora Fernanda durante já 
uns dois anos, inclusive com premiações a nível 
nacional. 
Nós procuramos fazer, desde o quinto ano, nos 
momentos mais específicos, por exemplo, no 
período de junino, não é só fazer o arraial, mas é 
se discutir as brincadeiras, é se trazer discussões 
da brincadeira para cá, para dentro da para que 
eles possam mostrar para os fazer na piscina com 
os alunos. Então, nesse sentido, não é aquela data 
instante, mas é um sentido primeiro de mostrar o 
que é, valorizar aquilo que é, para depois você 
assistir. E aí você assiste de forma consciente. 
Melhor dizer, participa, porque assistir é televisão”.  
 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

A análise das falas dos participantes da pesquisa revela diferentes 

perspectivas e abordagens sobre como o Colégio Universitário (COLUN) trabalha a 

manifestação cultural do Bumba Meu Boi com seus discentes. As respostas 

fornecidas pelos entrevistados refletem a diversidade de experiências e práticas 

pedagógicas que envolvem esse elemento cultural, reconhecido como um importante 

patrimônio imaterial do Maranhão. 

Mestre Basílio enfatiza a abordagem pedagógica e didática, buscando 

contextualizar a origem do Bumba Meu Boi para os estudantes. Sua fala destaca a 

importância de compreender o Bumba Meu Boi não como uma manifestação pronta 

e acabada, mas como um produto da ação coletiva de uma comunidade que, a partir 

de materiais simples, como o tambor e a caixa de divino, constrói essa tradição 

cultural. Este enfoque está em consonância com a ideia de que as práticas culturais 

populares não são apenas manifestações artísticas, mas também resultam de 

processos sociais e históricos. Segundo Garcia (2013), é importante que a educação 

favoreça a compreensão dos estudantes sobre as raízes e os significados das



100 

 

manifestações culturais, contribuindo para a formação de uma identidade cultural 

mais profunda e consciente. 

Taina Redondo, por outro lado, compartilha a dificuldade de integrar o Bumba 

Meu Boi em suas atividades pedagógicas devido à sua recente adaptação ao colégio. 

No entanto, ela já possuía algum conhecimento sobre o tema por meio de sua 

formação acadêmica, destacando que essa manifestação cultural era abordada no 

contexto de sua pós-graduação sobre ensino de história. Sua fala ilustra o desafio 

enfrentado por professores novatos ao tentar adaptar suas práticas pedagógicas a 

um ambiente já constituído, onde o currículo e as práticas anteriores podem 

influenciar as novas abordagens. Do ponto de vista pedagógico, conforme Nóvoa 

(2009), o conceito de cultura escolar pode ser utilizado para compreender como os 

professores lidam com as expectativas institucionais e culturais ao inserir novas 

práticas em seu contexto. 

Mestre Leonardo, por sua vez, evidencia uma abordagem multidisciplinar ao 

incorporar o Bumba Meu Boi nas várias áreas artísticas, como teatro, dança, música 

e artes visuais. A realização de oficinas interdisciplinares, como a mencionada 

“Proibido Bumbar”, que integrava artes, história e linguagens, reflete uma tentativa de

conectar o Bumba Meu Boi com diferentes formas de expressão artística. A utilização 

de atividades integradas é uma prática que, segundo Freire (1996), favorece uma 

aprendizagem significativa, pois permite ao aluno perceber as interconexões entre as 

diversas áreas do conhecimento e a realidade cultural ao seu redor.  

Mestre Laurentino compartilha sua experiência pessoal de trabalhar com o 

Bumba Meu Boi em seminários, permitindo que os estudantes escolham as danças 

que desejam estudar e praticar. Essa abordagem centrada no estudante, que permite 

maior autonomia e participação ativa, está alinhada com as ideias de Vygotsky 

(1998), que defendem a aprendizagem como um processo social e interativo, onde o 

aluno é protagonista de sua própria formação.  

A Coordenadora Pedagógica e o Gestor Escolar falam sobre o trabalho do 

Bumba Meu Boi dentro do currículo escolar.  

A Coordenadora Pedagógica observa que as manifestações culturais são 

trabalhadas no componente curricular de história, principalmente nas abordagens 

relacionadas ao período junino.  



101 

 

O Gestor Escolar destaca que o colégio realiza projetos de educação étnico-

racial, nos quais o Bumba Meu Boi é abordado de forma contextualizada. A 

valorização dessas manifestações culturais dentro do currículo reflete uma 

perspectiva de educação antirracista, onde se busca, conforme Lopes (2004), dar 

visibilidade e valor às culturas negras, promovendo uma educação que ressignifique 

o ensino da história e das tradições culturais.  

A análise dessas falas, portanto, mostra que, apesar das diferentes 

experiências e abordagens, há uma tentativa comum de integrar o Bumba Meu Boi 

ao currículo escolar de maneira significativa. A valorização da cultura popular e a 

contextualização de suas manifestações no processo educacional são passos 

importantes para uma educação mais inclusiva e consciente, que contribui para o 

fortalecimento da identidade cultural dos estudantes e o reconhecimento de suas 

raízes étnico-raciais. 

Perguntamos aos/as entrevistados/as como o COLUN tem realizado cursos de 

formação continuada voltada para a Educação para as Relações Étnico-Raciais, 

especificamente para a manifestação cultural do Bumba- Meu- Boi. As respostas 

foram as seguintes: 

Quadro 9– Realização de formações continuadas pelo COLUN 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Então, a gente tem essas manifestações, né? Que
elas já são naturais do calendário escolar que é a 
festa que a gente faz aqui dentro, né? A festa, 
todos os anos a gente faz uma festinha aqui com 
várias manifestações e comidas típicas com uma 
aceitação muito boa do público, né? Tem, como eu 
já falei, a grande parte, tem uma parte que é 
evangélica que hoje é uma parte bem significativa, 
chega aos 40% do público da escola, né? Mas, 
assim, o restante, os demais, eles vêm, participam, 
brincam, dançam, botam bandeirinha na escola 
toda, né? E quer dizer, vira uma festa, né? No dia 
da manifestação”. 

 
Taina Redondo 

 

“Olha, acho que mais voltado para a educação
étnico-racial. Eu já fiz cursos, né? Nesse sentido. 
Sempre tento acompanhar, né? Palestras, 
conferências. Falas de pessoas que eu já 
conheço”. 

 
 
 

Mestre Leonardo

“Especificamente para a manifestação do Bumba
Meu Boi, eu acho que não. Não aconteceu, que eu 
me lembre não, pelo menos desde que eu cheguei 
aqui, não recordo de ter tido algum tipo de 
formação. Agora o Colun tem muita formação 
continuada, a gente tem ao longo do ano, no
mínimo duas semanas pedagógicas, nessas



102 

 

semanas tem esse processo de formação, temos 
também um núcleo, que é o núcleo de estudos 
africanos e brasileiros e diversidade, que é o 
NEABID, e que também trabalha com isso agora 
mesmo. A gente está realizando a segunda jornada 
antirracista do Colun, então é um núcleo muito 
ativo, trabalha bastante”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Então. Para, vou de trás para a frente. Para, na 
manifestação cultural do Bumba Meu Boi, 
desconheço, se houve outros anos, não sei. Da 
minha experiência, como eu falei, a greve afetou a 
gente nesse calendário onde poderia ser que isso 
apareça, então não vi. No entanto, formação 
continuada sobre as relações étnico-raciais 
também não vejo que tenha uma formação 
continuada. Eu vejo algumas coisas pontuais 
acontecendo, tem um grupo, um clube de leitura, 
tem um grupo dos afro-cientistas. Tem projetos que 
são levados por alguns professores que 
consideram isso um projeto de capoeira também”. 

 
 
 
 

Coordenadora Pedagógica 

“Olha, sobre esse aspecto a gente trabalha através
de projetos, principalmente. Eu lembro que 
inclusive no NAPNI, no NAPNI que tem, trabalha a 
questão da, do, do projeto Preconceito e as 
Diferenças na Escola, esse projeto, ele foi 
desenvolvido, teve um ano, logo acho que quando 
eu entrei, se fez esse projeto com base no Bumba 
Meu Boi, num livro que tratava do Bumba Meu Boi. 
E aí se desconstruía várias questões, né? 
Desse, nesse livro, eu não me lembro mais 
exatamente qual era o título, mas eu lembro que 
tinha Bumba Meu Boi e a gente tratava das 
questões étnico-raciais, da cultura. E é trabalhado 
através de projeto em relação aos discentes, em 
relação aos servidores, eu percebo que tem, assim, 
que ainda é tímida as ações”. 

 
 

Gestor Escolar 

“Olha, especificamente sobre o Bumba Meu Boi, se
eu te disser que tem um projeto constante, estaria 
mentindo. Nós não temos um projeto constante, 
como eu disse anteriormente, nós fazemos, nos 
momentos pontuais, esse processo de inserção e 
de organização. O processo de formação étnico- 
raciais, nós temos uma discussão com os um grupo 
de pesquisa com os inclusive alunos do Ensino 
Fundamental e do Ensino Médio”.  

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

 

A análise das falas dos participantes da pesquisa sobre a formação 

continuada voltada para a Educação para as Relações Étnico-Raciais, 

especificamente relacionada à manifestação cultural do Bumba Meu Boi, revela uma 

diversidade de abordagens e percepções sobre a implementação dessas ações no 

Colégio Universitário (COLUN). A busca pela integração dessa temática no ambiente 



103 

 

educacional é visível, mas também emergem limitações e desafios na estruturação e 

continuidade de programas específicos. 

Mestre Basílio destaca a realização de eventos anuais como parte do 

calendário escolar, mencionando a festa de manifestações culturais que inclui o 

Bumba Meu Boi, com grande participação da comunidade escolar, incluindo um 

público evangélico significativo. Essa descrição reflete o esforço em tornar o evento 

uma parte natural da vida escolar, contribuindo para a vivência e preservação da 

cultura local. No entanto, é importante notar que a festa é apresentada mais como um 

evento comemorativo do que como uma atividade pedagógica integrada. Essa 

abordagem demonstra uma tentativa de promover a cultura popular, mas sem 

necessariamente articular uma formação continuada focada no ensino das relações 

étnico-raciais. Segundo Silva (2003), a integração de manifestações culturais nas 

escolas deve ir além da celebração festiva, devendo ser um espaço de reflexão sobre 

identidade e diversidade. 

Taina Redondo, por sua vez, menciona sua participação em cursos, palestras 

e conferências, sugerindo uma postura proativa em relação à educação para as 

relações étnico-raciais. No entanto, sua fala não menciona a implementação de ações 

formais dentro da escola, o que pode indicar uma lacuna na formação continuada 

institucionalizada. A formação continuada, conforme Gatti (2007), é fundamental para 

que os educadores possam desenvolver práticas pedagógicas que promovam o 

respeito às diferenças e a valorização das culturas afro-brasileiras. Segundo Rocha 

(2024, p. 245):  

A formação continuada sobre educação para as relações étnico-raciais ainda 
se insere de forma tímida no calendário escolar, e, muitas vezes, sequer é 
abordada, ademais, quando a temática é contemplada na escola, não raro o 
é de forma esdrúxula, estereotipada, sem nenhuma contextualização 
 

Mestre Leonardo reconhece que o COLUN realiza muitas ações de formação 

continuada, como as semanas pedagógicas e a existência do Núcleo de Estudos 

Africanos e Brasileiros e Diversidade (NEABID), que desenvolve projetos como a 

Jornada Antirracista. No entanto, ele não lembra de ações específicas relacionadas 

ao Bumba Meu Boi dentro dessas iniciativas. A falta de uma formação focada nessa 

manifestação cultural pode ser vista como uma falha na valorização específica de 

algumas das manifestações culturais locais dentro da formação dos educadores. 

Consoante com a análise de Oliveira (2010), é essencial que as escolas ofereçam não



104 

 

apenas espaços pontuais para discussões, mas também uma formação contínua que 

integre as questões étnico-raciais no currículo e nas práticas pedagógicas.  

Mestre Laurentino também não observa uma formação continuada 

estruturada, embora mencione a existência de atividades pontuais, como clubes de 

leitura e projetos relacionados a capoeira e afro-cientistas. Sua fala indica que, 

embora haja algumas iniciativas isoladas, a falta de uma formação sistemática e 

regular sobre relações étnico-raciais é uma limitação, que pode comprometer a 

efetividade da inclusão dessas questões no ambiente escolar. A proposta de uma 

educação que ressoe com as realidades étnico-raciais dos estudantes, conforme 

Diniz-Pereira (2010), requer uma abordagem mais integrada e permanente no 

currículo, e não apenas ações esporádicas.  

A Coordenadora Pedagógica apresenta uma iniciativa interessante com o 

projeto “Preconceito e as Diferenças na Escola”, que envolveu o Bumba Meu Boi em

uma das abordagens, embora a coordenação reconheça que essas ações ainda são 

tímidas. O uso de projetos como ferramenta pedagógica é uma prática valiosa, pois 

permite que os alunos se engajem com as questões de diversidade e identidade de 

forma mais prática e significativa. No entanto, a descrição de ações pontuais e a falta 

de uma continuidade mais estruturada indicam que a implementação da Educação 

para as Relações Étnico-Raciais ainda é incipiente no Colun. Conforme Almeida 

(2004), é necessário que as escolas invistam em projetos sistemáticos e contínuos 

que integrem as questões de raça e etnia de forma transversal no currículo.  

O Gestor Escolar também menciona a ausência de um projeto constante 

focado no Bumba Meu Boi, embora destaque a realização de atividades pontuais e 

grupos de pesquisa. Sua fala indica que, apesar de haver alguns esforços, a inserção 

de temas relacionados à educação étnico-racial ainda ocorre de maneira fragmentada. 

A falta de um projeto contínuo e estruturado é uma falha significativa na tentativa de 

garantir uma educação antirracista e inclusiva. Essa abordagem esporádica está em 

desacordo com o que é recomendado por autores como Sarmento (2012), que 

defende a implementação de políticas educacionais consistentes e permanentes 

voltadas para a promoção das relações étnico-raciais nas escolas. 

Em suma, as falas dos participantes da pesquisa apontam para um cenário no 

qual, embora existam algumas iniciativas pontuais e eventos culturais que envolvem 

o Bumba Meu Boi, ainda falta uma estruturação consistente e uma formação 



105 

 

continuada mais aprofundada para os educadores, especialmente no que tange à 

manifestação cultural do Bumba Meu Boi e à educação para as relações étnico-

raciais. Há um consenso sobre a importância dessas práticas, mas também é evidente 

a necessidade de uma maior integração e continuidade dessas ações no cotidiano 

escolar. 

Encerrando nossa entrevista, perguntamos como um Guia de Orientações 

Didáticas poderia contribuir para os discentes que tratasse sobre a cultura do sotaque 

de zabumba do bumba meu boi no contexto da população afro-maranhense. Assim 

disseram: 

 

Quadro 10– Contribuição do Guia de Orientações Didáticas para os discentes do COLUN 

PARTICIPANTES RESPOSTAS 

 
 
 

Mestre Basílio 
 

“Olha, eu acho que seria interessante e necessário. 
Porque nós temos vários materiais produzidos, 
livros, vamos dizer assim, revistas, artigos, que 
exploram essa modalidade de dança, né? Como 
manifestação folclórica. Isso em nível nacional e 
em nível também, vamos dizer, local. Mas não 
existe uma coisa assim para você dizer assim, 
olha, existe isso aqui como um guia de orientação 
para as pessoas terem um resumo, inclusive, dos 
sotaques, significados”. 

 
 
 

Taina Redondo 
 

“Ah, eu acho que ia ser um guia bem interessante
mesmo. E, principalmente, a partir dessas 
orientações, porque eu acho que o que falta para a 
gente não é tanto essa história, né? É mais saber 
desses critérios, pensar metodologias, e pensar 
como encaixá-las dentro da nossa disciplina, 
dentro do decorrer desse processo didático. Então, 
eu acho que seria uma ótima proposta, e que 
contribuiria bastante”. 

 
 
 
 

Mestre Leonardo 

“Ah, eu acho que poderia ajudar muito. Com
indicações bibliográficas, com vídeos, com, né, 
com links, material que a gente possa utilizar em 
sala de aula. E tem algumas iniciativas também 
parecidas. E eu acho muito válido. Todo o material, 
né, que facilite, que seja uma ferramenta aí, para 
que a gente possa inserir com mais força essa 
temática, trabalhar a história local aqui, eu acho 
ótimo”. 

 
 
 

Mestre Laurentino 

“Com certeza. Não tenho a menor dúvida. Por
exemplo. Trazendo para o que eu estava contando 
agora, eu não sou daqui. Então, se eu chego em 
outro território, como aqui, como São Luís, estou 
trabalhando com cultura, sou professor de artes, e 
eu tenho um material que me dê suporte, que me 
ajude, que me oriente, pelo menos em linhas 
gerais, para saber onde eu vou procurar aprofundar 
mais, por exemplo, é com certeza algo que seria 
muito valioso”. 



106 

 

 
 
 
 
 

Coordenadora Pedagógica 

“Para os docentes, sim. Que também 
desconhecem, que não têm um conhecimento 
mais aprofundado, como é o meu caso. 
Também para todos os servidores. E, no meu 
ponto de vista, ele é de suma importância, né? 
Porque ele vai trazer conhecimento para quem não 
conhece. Divulgar, inclusive, não só para eu 
coloquei só docentes, técnicos, alunos, mas as 
famílias. Dentro desse currículo aí. Eu acho 
maravilhoso ter um guia de orientações didáticas. 
Eu, pelo menos, vou ser a primeira a querer ler. É 
isso”. 

 
 
 
 

Gestor Escolar 

“Olha, tem duas vertentes de possibilidade de fazer 
o guia poderia ser mais um produto, mas o 
importante é fazer o guia e divulgar o guia, não é 
divulgar entregando um guia, mas eu mesmo me 
dispondo a fazer oficinas, eu acho que ele tem 
grandes possibilidades de fazer, principalmente 
nas comunidades mais, não digamos assim, mas 
mais rurais de São Luís e nas comunidades mais 
plurais, como é o caso do Colun, essa divulgação 
de forma de oficina, de como fazer, de como 
utilizar. Eu creio que é algo inédito, em relação a 
você fazer um guia relacionado a essa questão, 
mas para não correr o risco de que seja mais um 
está certo? É só essa preocupação que eu e é só 
essa orientação que eu tenho, é que o guia seja 
feito, mas que ele seja um guia que ganhe 
praticidade, que ganhe espaço. Bom, muito 
obrigada”. 

Fonte: Pesquisa empírica, 2024 

A análise das falas dos participantes da pesquisa sobre como um Guia de 

Orientações Didáticas poderia contribuir para os discentes no tratamento da cultura 

do sotaque de zabumba do Bumba Meu Boi no contexto da população afro-

maranhense revela uma perspectiva unânime sobre a importância da criação desse 

material, destacando a necessidade de um recurso pedagógico que seja acessível, 

informativo e aplicável à realidade dos educadores e alunos. 

Mestre Basílio destaca que, embora existam diversos materiais sobre o 

Bumba Meu Boi e suas manifestações, ainda não há um guia específico que forneça 

uma orientação clara sobre os sotaques e seus significados. Sua fala sublinha uma 

lacuna importante na documentação e organização da informação cultural sobre o 

Bumba Meu Boi, especialmente no contexto afro-maranhense. A proposta de um guia 

de orientações didáticas, portanto, surge como uma solução para sistematizar e 

consolidar o conhecimento sobre a manifestação, tornando-o acessível de maneira 

prática para educadores e alunos. De acordo com Nascimento (2012), a criação de 

materiais didáticos que contemplem a diversidade cultural é fundamental para 



107 

 

fortalecer a identidade dos estudantes e promover a inclusão de saberes tradicionais 

no ambiente escolar.  

Taina Redondo reflete sobre a importância do guia não apenas como fonte de 

história, mas como um recurso metodológico, que oferece orientações sobre como 

incorporar esses conhecimentos nas práticas pedagógicas. Para Taina, o desafio não 

é a falta de conteúdo histórico, mas a necessidade de direcionamento sobre como 

ensinar esses aspectos de maneira eficaz dentro da disciplina. A ênfase de Taina está 

na aplicabilidade do guia, que deve ir além do conteúdo teórico, e incluir práticas 

pedagógicas que ajudem a integrar o conhecimento de forma significativa nas aulas. 

Como destacam autores como Gatti (2007), a formação de professores para a 

diversidade cultural exige que os materiais didáticos ofereçam não apenas conteúdo, 

mas também estratégias didáticas que facilitem a aplicação prática em sala de aula. 

Mestre Leonardo considera o guia como uma ferramenta extremamente útil, 

especialmente se incluir recursos multimídia, como vídeos, links e materiais 

bibliográficos, que possam ser diretamente utilizados nas aulas. Ele acredita que tais 

materiais facilitarão a inserção da temática cultural local de maneira mais abrangente 

e eficiente. A utilização de tecnologias no ensino, como vídeos e links, é uma 

tendência crescente no campo educacional, pois permite uma maior interação com o 

conteúdo e uma melhor compreensão por parte dos alunos. Segundo Moran (2013), 

a integração de novas tecnologias no processo educativo contribui para a criação de 

ambientes de aprendizagem mais dinâmicos e interativos, o que facilita a 

compreensão de temas complexos e culturalmente ricos como o Bumba Meu Boi. 

Mestre Laurentino, ao relatar sua experiência como um professor recém-

chegado em São Luís, vê o guia como uma ferramenta essencial para educadores 

que não são naturais da região e que, portanto, carecem de uma orientação inicial 

sobre as manifestações culturais locais. Sua fala destaca a importância de um material 

que forneça um ponto de partida para quem não conhece a fundo a cultura afro-

maranhense, permitindo um maior aprofundamento nas fontes e práticas culturais.  

A ideia de que um guia possa funcionar como uma introdução ao tema é 

confirmada por Sarmento (2012), que aponta que o acesso a materiais educativos que 

apresentem os fundamentos culturais e históricos de uma determinada região é crucial 

para a formação de professores mais preparados para lidar com a diversidade no 

ambiente escolar.  



108 

 

A Coordenadora Pedagógica vê o guia como uma ferramenta importante, não 

apenas para os docentes, mas também para todos os servidores da escola e para as 

famílias. Sua fala destaca que a disseminação desse conhecimento não deve se 

restringir ao ambiente escolar, mas também envolver a comunidade escolar mais 

ampla, incluindo os familiares dos alunos. Esse ponto é crucial, pois, como enfatiza 

Almeida (2004), a educação para as relações étnico-raciais deve ser uma ação 

comunitária e não apenas escolar, para que haja uma verdadeira transformação nas 

atitudes em relação à cultura afro-brasileira. 

O Gestor Escolar, por fim, aponta duas vertentes para o sucesso do guia: a 

criação do material propriamente dito e a sua divulgação através de oficinas. Ele 

sugere que o guia deve ser prático e acessível, além de ser acompanhado de 

atividades de capacitação, como oficinas, para garantir que os educadores saibam 

como utilizá-lo de forma eficaz. A realização de oficinas e a capacitação contínua são, 

de fato, estratégias essenciais para a implementação bem-sucedida de qualquer 

material didático (Vygotsky, 1998).  

A preocupação com a praticidade e com a efetiva aplicação do guia em 

contextos diversos, como as comunidades mais rurais ou plurais, é um ponto 

importante que assegura que o material será de fato útil e aplicável. Em suma, as falas 

dos sujeitos da pesquisa apontam para a necessidade de um Guia de Orientações 

Didáticas que seja não apenas informativo, mas também metodológico e aplicável ao 

cotidiano escolar. A criação de um guia que contemple o sotaque de zabumba do 

Bumba Meu Boi e a cultura afro-maranhense no contexto da educação étnico-racial 

no Maranhão seria uma ferramenta valiosa, que contribuiria tanto para a formação de 

educadores quanto para o fortalecimento da identidade cultural dos alunos. A 

utilização de recursos multimídia, a formação continuada de professores e a 

articulação com a comunidade escolar são aspectos-chave para a efetividade dessa 

proposta. 

 

5.4 Guia de Orientações Didáticas sobre o ensino de Bumba meu Boi de Sotaque 

de Zabumba 

 

O produto educacional elaborado para a nossa investigação é um Guia de 

Orientações Didáticas sobre o ensino do Bumba meu Boi de Sotaque de Zabumba. 



109 

 

A proposta do guia é oferecer sugestões de práticas pedagógicas aos docentes de 

Arte e História dos anos finais do Ensino Fundamental. 

O Guia de Orientações Didáticas está licenciado sob a licença Creative 

Commons (CC), com atribuições que permitem o compartilhamento, desde que seja 

dado o devido crédito de autoria (BY), sem permissão para alteração do conteúdo 

(ND) e sem autorização para uso comercial (NC).  

A Figura 30 mostra as atribuições descritas: 

 

Quadro 11– Código do Creative Commons (CC) 

 

 

 

 

 

 

Fonte: USP, s/d 

 

O Guia de Orientações Didáticas é composto por 37 páginas, divididas em 

seis capítulos, a saber: Introdução; A História do Bumba Meu Boi; O Bumba Meu Boi 

no Maranhão e Seus Sotaques; O Sotaque de Zabumba: Patrimônio Cultural e 

Expressão Viva da Afromaranhensidade; O Bumba Meu Boi de Zabumba e a 

Educação para as Relações Étnico-Raciais; e Considerações Finais. 

Na parte dos elementos pós-textuais, o Guia de Orientações Didáticas 

apresenta as referências e uma biografia curricular dos coautores: Laize Vanessa 

Froes Marques e Antonio de Assis Cruz Nunes. 

Passaremos a descrever sobre Guia de Orientações Didáticas sobre o 

ensino do Bumba meu Boi de Sotaque de Zabumba. 

O capítulo 1, intitulado “A História do Bumba Meu Boi” apresenta uma

análise histórica e cultural dessa manifestação popular brasileira, ressaltando seu 

caráter sincrético e profundamente identitário. O Bumba Meu Boi é descrito como uma 

expressão cultural de origem popular que sintetiza elementos africanos, indígenas e 

europeus, refletindo a formação plural da identidade nacional brasileira. 

De acordo com o texto, suas raízes remontam ao período colonial, quando

negros escravizados, diante das severas restrições impostas pela escravidão,



110 

 

encontraram na brincadeira do boi uma forma simbólica de resistência. Através da 

música, da dança e do teatro, esses sujeitos historicamente marginalizados recriavam 

elementos de suas tradições africanas, mesclando-os com símbolos europeus e 

indígenas, numa manifestação que os permitia expressar frustrações, protestos e 

esperanças (Canjão, 2003). 

A brincadeira do boi, portanto, surge como uma estratégia de afirmação 

cultural e identidade coletiva, sendo também um espaço de crítica social e política. 

Essa expressão transcende o folclore para assumir um papel de resistência ativa 

frente à opressão colonial e escravocrata, ao mesmo tempo em que constitui uma 

celebração da criatividade e da resiliência do povo brasileiro. 

Além disso, o Bumba Meu Boi assume diferentes formas regionais ao longo 

do território brasileiro, com destaque especial para sua força no Maranhão, onde a 

manifestação adquiriu caráter patrimonial, sendo reconhecida como Patrimônio 

Cultural Imaterial da Humanidade pela UNESCO em 2019. 

Em suma, o capítulo destaca o Bumba Meu Boi como um símbolo potente 

da cultura popular brasileira, carregado de significados históricos, sociais e políticos. 

A manifestação é apresentada não apenas como espetáculo artístico, mas como um 

testemunho vivo da luta por dignidade, memória e identidade de comunidades 

historicamente silenciadas. 

Eis algumas imagens do Capítulo 1: 

  



111 

 

Figura 31– Bumba Meu Boi do Maranhão 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 

Figura 32– Histórico do Bumba Meu Boi  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 

O capítulo 2 do estudo aborda o Bumba-meu-boi como um fenômeno 

sociocultural profundamente enraizado na cultura maranhense. A análise mostra que, 

no Maranhão, essa manifestação ultrapassa o caráter meramente folclórico e se 

consolida como uma expressão complexa de identidade coletiva e resistência cultural. 



112 

 

De acordo com Carvalho (1999), o Bumba-meu-boi tornou-se uma das principais 

representações culturais do estado, sobretudo no período das festas juninas, quando 

sua presença ganha maior visibilidade e significado social. 

Diferente de outras regiões do Brasil, onde a brincadeira do boi ocorre com 

frequência durante o Carnaval, no Maranhão ela está intrinsicamente associada aos 

santos juninos — São João, São Pedro e São Marçal —, o que reforça seu vínculo 

com a religiosidade popular e com os ciclos rituais tradicionais. Esse aspecto confere 

à manifestação um caráter sagrado que se entrelaça com o lúdico, o performático e o 

político. 

Segundo Azevedo Neto (1997), o Bumba-meu-boi maranhense se 

diferencia pela riqueza de sua musicalidade, pela complexidade de seus personagens 

e pela força de sua narrativa ritualística. A estrutura do espetáculo inclui uma série de 

elementos dramatúrgicos, coreográficos e musicais que expressam, de forma 

simbólica, conflitos sociais e históricos, além de celebrar a vida comunitária. 

A trajetória da manifestação também revela um processo de 

ressignificação. Conforme destaca Carvalho (1996), aquilo que no século XIX era 

considerado uma brincadeira de arruaceiros — frequentemente reprimida pelas elites 

— passou a ser valorizado e reconhecido como patrimônio cultural. Essa 

transformação reflete não apenas a força de resistência do povo maranhense, mas 

também o reconhecimento institucional da importância do Bumba-meu-boi como 

patrimônio imaterial e símbolo da diversidade cultural brasileira. 

O capítulo evidencia que o Bumba-meu-boi, mais do que uma festa, é um 

mecanismo de afirmação cultural, de preservação da memória coletiva e de luta por 

reconhecimento social. Sua força está na capacidade de articular tradição, 

religiosidade, arte e identidade em um só corpo cultural. 

Eis uma imagem inicial do capítulo 2, que trata sobre santos religiosos das 

manifestações do Bumba Meu Boi de Zabumba no Maranhão, como São João e São 

Jorge: 

 

 

 

  



113 

 

Figura 33– Santos religiosos no Boi de Zabumba 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 

Ainda no capítulo 2 é descrita a diversidade existente sobre os sotaques 

de bumba mei boi no Maranhão, tais: Zabumba; Matraca ou da Ilha; Baixada ou 

Pindaré; Orquestra e Costa de mão. Dessa forma, A manifestação cultural do Bumba 

Meu Boi no Maranhão apresenta uma rica diversidade de expressões que vai além 

das simples variações linguísticas regionais. O termo “sotaque”, nesse contexto,

assume um significado ampliado, englobando elementos que definem a identidade 

cultural de cada grupo participante do folguedo. Como observa Borralho (2020, p. 

42), o sotaque é entendido como um "conjunto de elementos que identificam cada 

grupo, incluindo ritmo, cadência, indumentária e coreografia". Ou seja, o sotaque 

funciona como uma marca distintiva, sintetizando aspectos sonoros, visuais e 

performáticos que individualizam as diferentes variantes do Bumba Meu Boi. 

Essa concepção, inicialmente elaborada por estudiosos do folclore e da 

cultura popular, foi completamente absorvida pelos brincantes, ou seja, os próprios 

participantes das manifestações. Hoje, o sotaque é parte central da autodefinição 

identitária de cada grupo, sendo valorizado tanto internamente quanto por 

espectadores e estudiosos. Segundo Martins (2021, p. 114), essa apropriação do



114 

 

conceito de sotaque pelos brincantes é um reflexo do dinamismo da cultura popular, 

que não apenas preserva tradições, mas também ressignifica elementos a partir das 

experiências coletivas. 

Há diversos sotaques no Maranhão, entre eles os mais conhecidos: 

sotaque de orquestra, de matraca, de zabumba, da baixada e da costa de mão. Cada 

um carrega histórias, símbolos e linguagens próprias, associadas a regiões 

específicas do estado e a diferentes contextos históricos e sociais. Esses sotaques 

refletem as interações entre heranças indígenas, africanas e europeias, compondo 

uma matriz cultural híbrida e viva. 

Assim, compreender os sotaques do Bumba Meu Boi é reconhecer a 

multiplicidade de modos de existir e celebrar no Maranhão. Mais do que uma variação 

artística, trata-se de uma manifestação de pertencimento, resistência e criatividade 

coletiva. 

A seguir, apresentamos diversas figuras do Capítulo 2, que aborda a 

diversidade dos sotaques do Bumba Meu Boi no Maranhão. Em cada uma delas, 

incluímos um QR code que pode ser escaneado para acessar vídeos no YouTube, 

os quais ilustram os diferentes tipos de sotaque do boi. 

  



115 

 

 

Figura 34– Sotaque de Matraca 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 

Figura 35– Sotaque da Baixada 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 

  



116 

 

Figura 36– Sotaque de Matraca 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 

 

Figura 37– Sotaque de Orquestra 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 

 



117 

 

Figura 38– Sotaque de Costa-de-mão 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Fonte: Sousa; Nunes (2024) 
 

O Capítulo 3 aborda o Complexo Cultural do Bumba-meu-boi do 

Maranhão, com foco no sotaque de Zabumba, reconhecido oficialmente como 

Patrimônio Cultural Imaterial do Brasil pelo IPHAN em 2011. A análise destaca o valor 

simbólico e identitário dessa manifestação, entendida como uma expressão singular 

da cultura brasileira, ao reunir elementos de diversas matrizes culturais — indígenas, 

africanas e europeias — que moldam a identidade nacional. O sotaque de Zabumba, 

em particular, é apresentado como uma expressão viva da afromaranhensidade, 

reafirmando a importância da oralidade, da musicalidade e da resistência negra no 

contexto cultural do Maranhão. O reconhecimento institucional legitima e valoriza 

essas práticas, que seguem sendo reinventadas pelas comunidades, mostrando que 

o patrimônio imaterial é dinâmico, participativo e essencial para a preservação da 

memória coletiva. 

Conforme documentado pelo IPHAN (2011), os grupos de Zabumba têm 

origem na região de Guimarães, localizada no noroeste de São Luís, uma área 

marcada pela forte presença quilombola. No início do século XX, migrantes dessa 

região fundaram os primeiros grupos na capital maranhense, com destaque para o 

bairro de Monte Castelo. A migração e a formação desses grupos em São Luís 

evidenciam processos de resistência cultural, reafirmação identitária e continuidade 

das tradições afrodescendentes em contextos urbanos. 

Eis a imagem que introduz o capítulo em questão: 



118 

 

Eis a imagem que introduz o capítulo em questão: 

 

Figura 39– Reconhecimento com Patrimônio Cultural 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 
 

No capítulo 3, é abordada a temática dos elementos de diferenciação 

cultural, com ênfase no sotaque de Zabumba, manifestação que preserva saberes 

técnicos tradicionais. Essa singularidade manifesta-se na manutenção de aspectos 

como a comédia, os personagens, o toque dos instrumentos, os cantos, as danças e 

os trajes típicos — chapéus, franjas e fitas coloridas (Jornal O Imparcial, 2016). O 

sotaque de Zabumba se destaca especialmente pela sua instrumentação sagrada, 

composta por: 

 Zabumbas: tambores de grande porte com couro cru, afinados no calor do 

fogo; 

 Tambor-onça: instrumento de fricção que imita sons animais; 

 Maracás: objetos ritualísticos de uso exclusivo do "amo", figura central da 

manifestação. 

Essa estrutura evidencia o caráter ritual, identitário e resistente da cultura 

popular maranhense, revelando um saber ancestral que se mantém vivo por meio da 

oralidade, da prática coletiva e da sacralização dos instrumentos. 

  



119 

 

 

Figura 40– Elementos de diferenciação cultural 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 
 

O capítulo 4 intitulado O Bumba-meu-boi de Zabumba e a Educação para 

as Relações Étnico-Raciais: Lei nº 10.639/2003 aborda o uso do sotaque de 

Zabumba do Bumba-meu-boi como instrumento pedagógico na implementação da 

Lei nº 10.639/2003, que torna obrigatório o ensino da história e cultura afro-brasileira 

nas escolas. A manifestação cultural é destacada, conforme as Diretrizes 

Curriculares Nacionais (Brasil, 2004), como uma expressão rica em valores, 

memórias e saberes das populações negras. Nesse sentido, o Bumba-meu-boi de 

Zabumba é valorizado como ferramenta de resistência cultural, educação antirracista 

e afirmação da identidade afrodescendente no contexto escolar, promovendo uma 

prática educativa crítica, inclusiva e alinhada às políticas de valorização da 

diversidade. 

Na página seguinte, há a figura 41 que mostra a chamada do capítulo 4 

  



120 

 

Figura 41– Chamada do capítulo 4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 
 

O capítulo propõe eixos de articulação pedagógica voltados à 

implementação efetiva da Lei 10.639/2003, a partir do estudo do Bumba-meu-boi no 

sotaque de Zabumba. Esses eixos funcionam como fundamentos teórico-

metodológicos para orientar práticas educativas em sala de aula. São eles: Raízes 

de resistência, que abordam a luta e a afirmação das culturas afro-brasileiras; 

Misturas culturais, que destacam os processos de intercâmbio e hibridismo 

presentes na manifestação; e Memória da escravidão, que convida à reflexão crítica 

sobre o passado escravocrata e seus desdobramentos na sociedade atual. Assim, o 

capítulo articula cultura popular e educação como estratégias de valorização da 

identidade negra e enfrentamento ao racismo. 

 

  



121 

 

Figura 42– Eixos de articulação pedagógica 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Sousa; Nunes (2024) 
 

Por fim, apresentamos algumas propostas  de abordagem didática. Eis: 

As propostas de abordagem didática apresentadas visam promover uma 

compreensão crítica e contextualizada do Bumba-meu-boi de Zabumba, valorizando 

sua dimensão histórica como expressão de resistência cultural afro-maranhense. Os 

objetivos centrais envolvem a análise dos mecanismos de exclusão e valorização da 

cultura negra, a relação entre passado e presente nas manifestações populares, e o 

reconhecimento da importância histórica e simbólica do Bumba-meu-boi na formação 

identitária local. 

Entre as abordagens metodológicas destacam-se: 

História Local Investigativa, com a atividade “Mapa Falante”, em que os

alunos pesquisam e representam a migração dos brincantes de Guimarães para São 

Luís, localizando a origem dos grupos tradicionais, os espaços de ensaio e os pontos 

de apresentação. As fontes utilizadas incluem depoimentos orais de mestres, 

reportagens antigas sobre repressões policiais e registros da SECMA. 

Linha do Tempo Crítica, construída coletivamente, evidenciando marcos 

históricos significativos: a repressão policial em 1828, a formação dos primeiros 

grupos urbanos na década de 1940, o reconhecimento do Bumba-meu-boi como 

patrimônio pelo IPHAN em 2011, e a titulação pela UNESCO em 2019. 

 
  



122 

 

Figura 43 – Propostas de Abordagem Didática 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fonte: Sousa; Nunes (2024) 
  



123 

 

6 CONCLUSÃO 

 

A presente Dissertação, intitulada "BUMBA-MEU-BOI DO MARANHÃO: o 

sotaque de Zabumba na perspectiva da Lei nº 10.639/2003", teve como objetivo geral 

investigar o ensino do Bumba-meu-boi, especificamente o sotaque de Zabumba, no 

contexto da História e Cultura Afro-brasileira e Afro-maranhense, com a finalidade de 

elaborar um Guia de Orientações Didáticas destinado aos docentes de Arte e História 

do Colégio Universitário (COLUN). Ao longo do percurso investigativo, buscou-se 

responder à questão central da pesquisa e alcançar os objetivos específicos 

delineados, por meio de uma metodologia que combinou revisão bibliográfica e 

investigação empírica no contexto escolar. 

O objetivo geral foi plenamente atingido através da análise do ensino do 

Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, no ambiente do COLUN. Os resultados 

revelaram que, embora haja um reconhecimento da importância dessa manifestação 

cultural, sua abordagem no âmbito pedagógico ainda se mostra incipiente e pouco 

sistematizada. A elaboração do Guia de Orientações Didáticas, como produto desta 

dissertação, constitui uma resposta concreta a essa lacuna, oferecendo subsídios que 

visam apoiar os docentes na implementação de práticas educativas mais consistentes 

e alinhadas à valorização da cultura afro-maranhense. 

Em relação aos objetivos específicos, a pesquisa evidenciou que os docentes 

possuem conhecimentos sobre a história do Bumba-meu-boi, porém apresentam 

diferentes níveis de aprofundamento no que tange ao sotaque de Zabumba. 

Identificou-se uma compreensão geral sobre a importância da manifestação cultural, 

mas também uma carência de materiais didáticos e metodologias específicas que 

possibilitem uma abordagem mais efetiva em sala de aula. No que diz respeito à 

percepção da Lei nº 10.639/2003, os docentes demonstraram consciência de sua 

relevância e da necessidade de inclusão da História e Cultura Afro-brasileira e 

Africana nos currículos escolares. Contudo, foram relatadas dificuldades práticas para 

sua efetiva implementação, atribuídas, principalmente, à escassez de materiais 

apropriados e à insuficiência de formação continuada. 

As práticas pedagógicas observadas mostraram-se variadas: enquanto alguns 

docentes já incorporam o Bumba-meu-boi em suas aulas, outros manifestaram a 

necessidade de maior suporte para trabalhar essa temática de forma mais 



124 

 

significativa. A criação do Guia de Orientações Didáticas pretende justamente 

preencher essa lacuna, oferecendo um conjunto de estratégias e recursos que 

possibilitem a abordagem do Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, de maneira 

contextualizada e relevante, em consonância com os princípios da Lei nº 10.639/2003. 

Acredita-se que o Guia contribuirá para o fortalecimento da história e cultura da 

população afro-maranhense, promovendo o conhecimento, a valorização e o respeito 

por essa expressão cultural no ambiente escolar. 

A pesquisa apresenta pontos positivos que merecem destaque. A relevância 

do tema investigado se evidencia na medida em que propõe a valorização da cultura 

afro-brasileira e afro-maranhense dentro do espaço educativo, reconhecendo o 

Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, como patrimônio cultural de significativa 

importância.  

Outro aspecto relevante é a contribuição prática da pesquisa: o Guia de 

Orientações Didáticas oferece sugestões de atividades, informações e materiais de 

apoio que podem facilitar o trabalho docente e enriquecer as práticas pedagógicas. 

Além disso, o estudo dialoga de forma direta com a Lei nº 10.639/2003, buscando 

efetivar suas diretrizes através da educação, e contou com o engajamento dos 

participantes, que demonstraram interesse e disposição em contribuir para a reflexão 

e construção de práticas mais inclusivas e valorizadoras da diversidade cultural. 

Entretanto, uma limitação foi identificada: a necessidade de formação 

continuada para os docentes, tanto no que se refere ao ensino da História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana quanto à abordagem específica do Bumba-meu-boi, sotaque 

de Zabumba. A partir da pesquisa realizada, foi possível constatar a riqueza e a 

complexidade do Bumba-meu-boi, sotaque de Zabumba, enquanto manifestação 

cultural afro-maranhense. Sua história, seus personagens, suas músicas e danças 

traduzem aspectos fundamentais da identidade e da memória do povo maranhense. 

Paralelamente, também emergiram os desafios que essa manifestação enfrenta, tais 

como o preconceito, a invisibilização e a falta de reconhecimento no espaço escolar. 

Diante desse cenário, compreendemos que a escola, enquanto espaço de 

formação de identidades e de transformação social, possui um papel crucial na 

valorização e promoção do Bumba-meu-boi. Ao incorporar essa manifestação cultural 

nos processos pedagógicos, os docentes podem fortalecer nos estudantes o senso 

de pertencimento, a valorização da identidade cultural e o respeito à diversidade. O 



125 

 

Guia de Orientações Didáticas elaborado neste estudo busca apoiar os docentes 

nesse percurso, oferecendo sugestões flexíveis que podem ser adaptadas à realidade 

de cada turma e contexto escolar. 

Esperamos que esta pesquisa possa contribuir para o fortalecimento da 

Educação para as Relações Étnico-Raciais, incentivando a valorização da cultura 

afro-brasileira e afro-maranhense no espaço escolar. Que possa, também, inspirar 

novos estudos e práticas pedagógicas comprometidas com a promoção da igualdade 

racial, do respeito à diversidade cultural e da construção de uma sociedade mais justa 

e democrática. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 

 

REFERÊNCIAS 

 
 
ABIB, P. R. J. Capoeira Angola: cultura popular e o jogo dos saberes na 
roda. Resgate: Revista Interdisciplinar de Cultura, Campinas, SP, v. 12, n. 1, p. 
171–176, 2006.  
 
 
ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1985. 
 
 
ALBERNAZ, Lady Selma Ferreira. O ‘urrou’do boi em Atenas. Tese de Doutorado
apresentado à Universidade de campinas, campinas, 2004. 
 
 
ALMEIDA, Maria Aparecida de. A formação de professores para a educação 
étnico-racial: desafios e possibilidades. São Paulo: Cortez, 2004. 
 
 
ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo estrutural. São Paulo: Pólen, 2019. (Coleção 
Feminismos Plurais). 
 
 
ANDRADE, Maria Margarida de. Introdução à metodologia do trabalho científico: 
elaboração de trabalhos na graduação. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2001. 
 
 
ARANTES, Antonio Augusto. O que é cultura popular. São Paulo, Brasiliense, 1981, 
83p 
 
ARENDT, Hannah (1958-2007). A condição humana. Rio de Janeiro: Editora 
Forense Universitária. 10ª ed. 
 
 
AYALA, Maria Ignez Novais Ayala e Marcos (org.). Metodologia para a pesquisa das 
culturas populares: uma experiência vivenciada. Crato: Edson Soares Martins, 2015. 
380 p. 
 
 
AZEVEDO NETO, Américo (1983-1997. Bumba-meu-boi no Maranhão. 2ª ed. São 
Luís: Alumar, 1997. 140p. 
 
 
BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoievski. São Paulo: Editora 
Hucitec, 1981. 
 



127 

 

BAPTISTA, Selma. Culturas populares e globalização: as culturas do popular e 
suas interfaces. Textos escolhidos de cultura e artes populares. Rio de Janeiro, v. 10, 
n.1, p. 221-241, mai. 2013. 
 
 
BARROS, Aidil de Jesus Paes de. Projeto de pesquisa: propostas metodológicas. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 1990. 
 
 
BHABHA, Homi K. (2007), O local da cultura. Belo Horizonte: Universidade Federal 
de Minas Gerais – UFMG. 
 
 
BHABHA, Homi. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998 
. 
 
BIÃO, Armindo. Etnocenologia, textos selecionados. São Paulo: Annablume, 1999. 
 
 
BORRALHO, Tácito Freire. Elementos animados do Bumba-meu-Boi do Maranhão 
/ Tácito Freire Borralho. – São Luís: EDUFMA, 2020. 
 
 
BOURDIEU, Pierre. A distinção: crítica social do julgamento. São Paulo: Edusp, 
1984. 
 
 
BRANDÃO, Carlos R.; ASSUMPÇÃO, Raiane. Cultura rebelde: escritos sobre a 
educação popular ontem e agora. São Paulo: Instituto Paulo Freire, 2009. 
 
 
BRANDÃO. Ana Paulo (Org.). Modos de fazer: caderno de atividades, saberes e 
fazeres. Rio de Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 2010. 
 
 
BRASIL, Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização 
e Diversidade. Educação antirracista: caminhos abertos pela Lei Federal nº 
10.639/03. Brasília, 2005. 
 
 
BRASIL, Parecer nº 22/2005 de 4/10/2005. Solicitação de retificação do termo que 
designa a área de conhecimento “Educação Artística” pela designação: “Arte, com
base na formação específica plena em uma das linguagens: Artes Visuais, Dança, 
Música e Teatro”.  
 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Lei nº 10.639, Brasília, DF, 
9 de janeiro de 2003.  
 



128 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Lei nº 11.645: História e 
Cultura Afro-Indígena., de 10 de mar de 2008. Disponível em: 
<http://www.presidencia.gov.br>. 
 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Lei nº. 9.394: Estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional. Brasília, 20 dez de 1996. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Parecer CNE/CP 3/2004, aprovado em 10/3/2004. 
Diretrizes Curriculares para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino 
de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, Brasília, DF, junho, 2005. 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Resolução nº 1, de 17 de junho 2004. Diário. Oficial 
da União, Brasília, 22 de junho de 2004. 
 
 
BRASIL. Plano Nacional de Implementação das diretrizes curriculares nacionais 
para educação das relações étnico-raciais e para o ensino de história e cultura 
afro-brasileira e africana. Subsecretaria de políticas de Ações afirmativas. Brasília: 
MEC, 2009. 
 
 
BURKE. Peter. Cultura popular na Idade Moderna (Europa, 1500 – 1800). 
Tradução: Denise Bottman. São Paulo Companhia das Letras, 1989. 
 
 
CANCLINI, Nestor Garcia. Culturas Híbridas. 4. ed. São Paulo: EdUSP, 2008. 
 
 
CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo e educação: desafios para a prática 
pedagógica. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
 
CANJÃO, Isanda. O lugar da memória no Bumba-Meu-Boi. In: NUNES, Izaurina 
Maria de Azevedo (org.). Olhar, memória e reflexões sobre a gente do Maranhão. - 
São Luís: Comissão Maranhense de Folclore, 2003. 
 
 
CARDOSO. Letícia Conceição Martins. Bumba-meu-boi, veículo popular de 
comunicação e resistência: uma análise folk comunicacional. Intercom – Sociedade 
Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação XV Congresso de Ciências 
da Comunicação na Região Nordeste – Mossoró - RN – 12 a 14/06/2013.  
 
 
CARVALHO, Maria Michol Pinho de. As mulheres no bumba-meu-boi. Boletim da 
Comissão Maranhense de Folclore, São Luís, n.05, jun. 1996.  
 



129 

 

CARVALHO, Maria Pinto Michol. Matracas que desfiam o tempo: é o bumba-meu-
boi do Maranhão. São Luís, 1999. 
 
 
Casa da Arte. Boi de Guimarães. S.d. Disponível em: 
https://www.casadarte.art.br/boi-de-guimaraes. Acesso em 24 jun 2024. 
 
 
CASCUDO, Luís de Câmara (1954/1979). Dicionário do folclore brasileiro. Rio de 
Janeiro. Instituto Nacional do Livro, 4ªed. (Obra original publicada em 1944). 
  
 
CAVALLEIRO, Eliane. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: racismo, preconceito 
e discriminação na educação infantil. São Paulo: Contexto, 2001. 
 
 
CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dictionanaire des Symboles. Paris: 
Roberto Laffoni S.A, 1969. 
 
 
COLUN, Colégio Universitário do Maranhão. Histórico. Disponível em: Disponível em: 
http://www.ufma.br/portalUFMA/arquivo/T2wZBcOp839NOlD.pdf. Acesso em 30 jul 
2024. 
 
 
COLUN, Colégio Universitário do Maranhão. Regimento Interno do Colégio 
Universitário, 2017. Disponível em: 
http://www.ufma.br/portalUFMA/arquivo/T2wZBcOp839NOlD.pdf. Acesso em 10 jun 
2024. 
 
 
COLUN. Projeto Político-Pedagógico do Colégio Universitário. São Luís, 2023. 
Disponível em: http://www.ufma.br/portalUFMA/arquivo/zGdLgc9wSkSUWWE.pdf. 
Acesso em 15 jun 2024. 
 
 
COSTA, Alex Silva. Dança de negro, bailado maranhense, sotaque da gente: um 
estudo sobre as novas configurações do bumba meu boi e do tambor de crioula. São 
Luís: Editora UEMA, 2015. 
 
 
FACEBOOK. Boi da Fé em Deus. 2023. Disponível em: 
https://www.facebook.com/photo/?fbid=652196173621727&set=pb.10006494049020
5.-2207520000. Acesso em 11 jun 2024. 
 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2008. 



130 

 

FERREIRA, J. R. Educação especial, inclusão e política educacional: notas 
brasileiras. In: RODRIGUES, D. A. (Org.). Inclusão e educação: doze olhares sobre a 
educação inclusiva. São Paulo: Summus, 2006. p. 85-113. 
 
 
FERRETTI, M. M. R. Preconceitos contra Religiões e Festas populares no 
Maranhão. In: Simpósio da Associação Brasileira das Religiões, 9. Viçosa, MG, 2007. 
 
 
FERRETTI, M. M. R. Um caso de polícia! Pajelança e religiões afro-brasileiras no 
Maranhão 1876-1977. São Luís: EUFMA, 2015. 
 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 42. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 
 
 
FUNDAÇÃO PALMARES. Bumba meu boi. 2016. Disponível em: 
https://www.gov.br/palmares/pt-br/assuntos/noticias/bumba-meu-boi. Acesso em 10 
jun. 2024. 
 
 
G1 Maranhão. Sotaque de Zabumba: Ancestralidade e resistência no bumba meu 
boi do Maranhão. 2022. Disponível em: https://g1.globo.com/ma/maranhao/sao-
joao/2022/noticia/2022/05/29/sotaque-de-zabumba-ancestralidade-e-resistencia-no-
bumba-meu-boi-do-maranhao.ghtml. Acesso em 10 jun 2024 
 
 
GAMA, Miguel do Sacramento Lopes. A estultice do Bumba-meu-boi. O 
Carapuceiro. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. P.330-338. 
 
 
GARCÍA CANCLINI, Néstor. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair da 
modernidade. São Paulo: EDUSP, 1995. 
 
 
GARCIA, Lúcia A. Cultura popular e educação: Aproximações teóricas e práticas 
pedagógicas. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 
 
 
GATTI, Bernadete. A formação de professores e a Educação para as Relações 
Étnico-Raciais. Campinas: Papirus, 2007. 
 
 
GILROY, Paul. A diáspora negra: teoria e prática. São Paulo: Editora 34, 1993. 
 
 
GILROY, Paul. O Atlântico Negro: modernidade e dupla consciência. São Paulo: 
Editora 34, 2001. 
 



131 

 

GOMES, Clícia Adriana Abreu. A Fabricação do Folclore no Maranhão: 
Investimentos e interesses no contexto da Subcomissão Maranhense de Folclore. São 
Luís, 2014 Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais). 
 
 
GOMES, Nilma Lino. A questão racial na escola: desafios colocados pela 
implementação da Lei 10.639/03. In: MOREIRA, A. F.; CANDAU, V. M. (Orgs.). 
Multiculturalismo: diferenças culturais e práticas pedagógicas. 4 ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2010. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação para a igualdade racial: a contribuição dos 
movimentos sociais e de pesquisadores/as negros/as. In: Candau, Vera Maria 
(org.). Direitos humanos, educação e diversidade cultural. Petrópolis: Vozes, 2012. p. 
71-87. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação para a igualdade racial: reflexões e práticas 
pedagógicas. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores. 
Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores: 
repensando a temática étnico-racial a partir da prática. In: GOMES, Nilma Lino 
(org.). Educação, identidade negra e formação de professores. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2005. p. 11-39. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores. In: 
MUNANGA, Kabengele (Org.). Superando o racismo na escola. Brasília: 
MEC/UNESCO, 2005. 
 

 
GOMES, Nilma Lino. Indagações sobre currículo: diversidade e currículo. – 
Brasília: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2007. Disponível 
em: http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/Ensfund/indag4.pdf. Acesso 12 jan. 
2021. 

 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro educador: saberes construídos nas lutas 
por emancipação. Petrópolis: Vozes, 2017. 
 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Revista 
Estudos Feministas, 1988. 
 



132 

 

GRESSLER, Lori Alice. Introdução à pesquisa: projetos e relatórios. São Paulo: 
Edições Loyola, 2003. P. 145-176. 
 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006. 
 
 
HOBSBAWM, Eric J. A invenção das tradições. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983. 
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional Complexo Cultural do Bumba-
meu-boi do Maranhão. Dossiê do registro como Patrimônio Cultural do Brasil / 
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. São Luís: Iphan/MA, 2011. 
 
 
LAKATOS, Eva Maria; DE ANDRADE MARCONI, Marina. Metodologia do trabalho 
científico: procedimentos básicos, pesquisa bibliográfica, projeto e relatório 
publicações e trabalhos científicos. 2001. 
 
 
LIMA, Carlos de. Boi de zabumba. Boletim da Comissão Maranhense de Folclore. 
São Luís, 1982. 
 
 
LOPES, Maria Inez. Educação e Relações Étnico-Raciais: O Ensino da História e 
Cultura Afro-Brasileira. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 
 
MACEDO, Lilia. Lei 10.639/03: desafios para a formação de professores e a prática 
pedagógica. Revista Educação e Sociedade, Campinas, v. 31, n. 112, p. 1337-1355, 
2010. 
 
 
MAPS. C.E Maria Helena Rocha. Disponível em: 
https://maps.app.goo.gl/JAoRJTCATtgjCNky8. Acesso em 30 ago 2024 
 
 
MARQUES, Francisca Ester de Sá. Mídia e experiência estética na cultura popular: 
o caso do bumba meu boi. Dissertação de Mestrado apresentada à Universidade de 
Brasília, Brasília, 1996. 
 
 
MARQUES, Francisca Ester de Sá. Mídia e experiência estética na cultura popular: 
o caso do bumba meu boi. São Luís: Imprensa Universitária, 1999. 
 
 
MENEZES, Ana Célia Silva; ARAÚJO, Lucineide Martins. Currículo, 
Contextualização e Complexidade: espaço de interlocução de diferentes saberes.  
 



133 

 

MINAYO, M. C. S. Técnicas de pesquisa: entrevista como técnica privilegiada de 
comunicação. In: O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 12. ed. 
São Paulo: Hucitec, 2010. p. 261- 297. 
 
 
MORAN, José Manuel. O ensino híbrido: a interação entre o presencial e o online. 
Campinas: Papirus, 2013. 
 
 
MUNANGA, Kabengele. A educação colabora para a perpetuação do racismo. 
Revista Carta Capital. São Paulo, dez/ 2012. 
 
 
MUNANGA, Kabengele. O mito da democracia racial. Petrópolis: Vozes, 2010. 
 
 
MUNANGA, Kabengele. Para entender o negro no Brasil de hoje. São Paulo: 
Editora Global, 2005. 
 
 
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade 
nacional versus identidade negra. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2003. 
 
 
NASCIMENTO, Abdias do. O genocídio do negro brasileiro. 4. ed. São Paulo: 
Perspectiva, 2011. 
 
 
NASCIMENTO, J. P. (Org.). Cultura e educação no Brasil: desafios 
contemporâneos. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2012. 
 
 
NORA, Pierre. Entre memória e história: a problemática dos lugares. Revista 
Projeto História, São Paulo, n.10, p.7-28, 1993. 
 
 
NORDESTE EM AÇÃO. Bumba-meu-boi Sotaque da Baixada ou de Pindaré. 
2017. Disponível em:  https://culturanordesteemacao.blogspot.com/2017/04/bumba-
meu-boi-sotaque-da-baixada-ou-de.html. Acesso em 10 jun 2024. 
 
 
NÓVOA, Antonio. Os professores e a sua formação: A profissão e a formação de 
professores no contexto da sociedade atual. Porto: Porto Editora, 2009. 
 
 
NUNES, Antonio de Assis Cruz. A Lei 10.639/03 como instrumento político-
pedagógico na perspectiva da Interculturalidade. Revista Dialogia, São Paulo, n. 29, 
p. 95-110, mai./ago. 2018. 
 



134 

 

O ESTADO DO MARANHÃO, Boi da Madre Deus ensaia dia 7. São Luís, 04 de 
junho de 1980.  
 
 
O ESTADO DO MARANHÃO. Sexta, 13, tem Encontro de Tambor Onça da Ilha. 
2017. Disponível em: 
https://www.blogsoestado.com/pedrosobrinho/2017/10/09/sexta-13-tem-encontro-de-
tambores-onca-da-ilha/ Acesso em 10 jun 2024. 
 
 
O IMPARCIAL. 25º Festival de Bois de Zabumba acontece neste sábado (27). 
2019. Disponível em: https://oimparcial.com.br/entretenimento-e-cultura/2019/07/25o-
festival-de-bois-de-zabumba-acontece-neste-sabado-27/ Acesso em 11 jun 2024 
. 
 
O IMPARCIAL. Boi da Lua faz live com batizado. 2021. Disponível em: 
https://oimparcial.com.br/entretenimento-e-cultura/2021/06/boi-da-lua-faz-live-com-
batizado/ Acesso em 10 jun 2024. 
 
 
O IMPARCIAL. Evento homenageia o sotaque de Boi de Zabumba em São Luís. 
2015. Disponível em: https://oimparcial.com.br/noticias/2015/07/evento-homenageia-
o-sotaque-de-boi-de-zabumba-em-sao-luis/ Acesso em 11 jun 2024. 
 
 
OLIVEIRA, Luana dos Santos. Currículo, cultura e diferença: a Lei 10.639/03 e a 
formação de professores. Revista da FAEEBA – Educação e Contemporaneidade, v. 
24, n. 43, p. 69-80, 2015. 
 
 
OLIVEIRA, Luiza Bairros. O movimento negro e a cultura política no Brasil. In: 
GOLDENBERG, Mirian (Org.). Racismo no Brasil. São Paulo: Contexto, 2008. 
 
 
OLIVEIRA, S. Educação e identidade cultural: ensino, história e diversidade. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2010. 
 
 
PADILHA, Antônio Francisco de Sales. A construção ilusória da realidade: 
ressignificação e recontextualização do bumba meu boi do Maranhão a partir da 
música. São Luís: EDUFMA, 2019. 
 
 
PASSOS, Iran de Jesus Rodrigues dos. A transição da Cultura Popular para a 
Cultura de Massa no Maranhão: aspectos do Bumba meu boi Pirilampo. 2ª ed. São 
Luís: Quatro Passos, 2003. 
 
 



135 

 

PIRES, Marília Freitas de Campos. O materialismo histórico-dialético e a 
Educação. Revista Interface — Comunic, Saúde, Educ, 1997. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/icse/a/RCh4LmpxDzXrLk6wfR4dmSD/. Acesso 20 ago 2024 
 
 
Prefeitura conserta o parque da Vila Palmeira. O Estado do Maranhão. São Luís, 10 
de junho. 1980, p.02. 
 
 
REIS, João José. Tambores e temores: a festa negra na Bahia na primeira metade 
do século XIX. Carnavais e outras f(r)estas: ensaios de história social da cultura. 
 
 
RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
 
RICHARDSON, et al. Pesquisa social: métodos e técnicas. 3. ed. rev. ampl. São 
Paulo: Atlas, 2007. 
 
 
RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Campinas: UNICAMP, 
2007. 
 
 
ROCHA, L. T. de B. V. (2011). A comunidade zabumba em são Luís do Maranhão: 
um esboço de sua configuração socioeconômica. Revista da Associação Brasileira de 
Pesquisadores/as Negros/As (ABPN), 2(5), 19–46. 
 
 
ROCHA, Luís Félix de Barros Vieira. Arte/educação no terreiro: a possibilidade de 
práticas pedagógicas antirracistas do(a) professor(a) de Arte através do ritual de Baião 
de Princesas da Casa Fanti Ashanti, em São Luís/MA. 2024. 202 f. Tese (Doutorado 
em Educação) – Programa de Pós-Graduação em Educação, Faculdade de 
Educação, Universidade Federal de Pelotas, Pelotas, 2024. 
 
 
ROCHA, Luis Félix de Barros Vieira. O ensino de artes visuais no contexto da lei 
n° 10.639/2003 e o referencial curricular de arte da Secretaria Estadual de 
Educação do Maranhão (SEDUC/MA): Um estudo no Centro de Ensino Governador 
Archer. 2018. 340f. Dissertação (Programa de Pós-Graduação em Gestão de Ensino 
da Educação Básica) - Universidade Federal do Maranhão, São Luís. 
 
 
SAID, Edward. Orientalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1978. 
 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A crítica da razão indolente: contra o desperdício 
da experiência. São Paulo: Cortez, 2007. 



136 

 

 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas 
globais a uma ecologia de saberes. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, 
Maria Paula (org.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 31-83. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do pensamento abissal: das linhas 
globais a uma ecologia de saberes. In: SANTOS, B. S.; MENESES, M. P. (Orgs.). 
Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010.  
 
 
UNESCO. História Geral da África. São Paulo: Ática, 2010. 
 
 
SARMENTO, Carlos. A construção de uma escola antirracista: caminhos e 
desafios. São Paulo: Editora Ática, 2012. 
 
 
SAVIANI, Dermeval. História das ideias pedagógicas no Brasil. 2. ed. Campinas: 
Autores Associados, 2008. 
 
 
SILVA, Neusa de Fátima. Cultura popular e políticas culturais no Brasil. São Paulo: 
Editora da Unesp, 2003. 
 
 
SILVA, R.M.C (Org). Cultura Popular e Educação. Brasília: Ministério da Educação, 
2008. 
 
 
SILVA, S. A. A educação das relações étnico-raciais no Brasil: práticas 
pedagógicas e desafios da inclusão. Porto Alegre: Artmed, 2003. 
 
 
SPECHT, Juliana dos Santos. ROCHA, Vera Cristina Scheller dos S. Diversidade 
cultural e a origem do povo brasileiro. Cadernos UNINTER, 2021.  
 
 
TRIVIÑOS, Augusto N.S. Introdução à pesquisa em ciências sociais: a pesquisa 
qualitativa em educação: São Paulo: Atlas, 1995. 
 
 
UFMA (UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO). Colégio Universitário. 
Histórico. São Luís, 2024. Disponível em< 
https://portais.ufma.br/PortalUnidade/colun/paginas/pagina_estatica.jsf?id=972>. 
Acesso 20 jun 2024. 
 
 
UFMA (UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO). Relatórios de Gestão. 
Disponível em https://portalpadrao.ufma.br/transparencia/institucional/relatorios-de-
gestao-ufma. Acesso em 20 jun 2024.



137 

 

 
 
UNIBLOG. Palácio Cristo Rei será restaurado, 2014. Disponível em: 
https://www.blogsoestado.com/uniblog/2014/02/05/palacio-cristo-rei-sera-estaurado/. 
Acesso em 31 ago 2024. 
 
 
VIANA, Raimundo Nonato Assunção. O bumba meu boi como fenômeno estético. São 
Luís: Edufma, 2013. 
 
 
VIANNA, Larissa; ABREU, Martha. Festas religiosas e cultura política no Império do 
Brasil. In: Grimberg, Keila; Salles, Roberto. O Brasil Imperial. Vol III. Rio de janeiro, C. 
Brasileira, 2009. 
 
 
VYGOTSKY, Lev S. A formação social da mente: O desenvolvimento dos processos 
psicológicos superiores. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 
 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade e colonialidade do poder: um pensamento e 
posicionamento ‘outro’ a partir da diferença colonial. In: CANDAU, Vera Maria (org.).
Educação intercultural: experiências e reflexões. Petrópolis: Vozes, 2009. p. 21-38. 
 
 
WILLIAMS, Raymond. Cultura. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



138 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



139 

 

APÊNDICE A – GUIA DE ORIENTACAO DIDÁTICA: sobre ensino do Bumba Meu 
Boi de Sotaque de Zabumba 

 



140 

 



141 

 



142 

 

 



143 

 

 



144 

 

 



145 

 



146 

 



147 

 



148 

 



149 

 



150 

 



151 

 



152 

 



153 

 



154 

 



155 

 



156 

 



157 

 



158 

 



159 

 



160 

 



161 

 



162 

 



163 

 



164 

 



165 

 



166 

 



167 

 



168 

 



169 

 



170 

 



171 

 



172 

 



173 

 



174 

 

 

 

 



175 

 

 



176 

 

APÊNDICE B – ROTEIRO DA ENTREVISTA PARA SER APLICADO AOS 
DOCENTES DE HISTÓRIA DO COLUN E COORDENAÇÃO PEDAGÓGICA 

 

 

 

1 O que você entende por Educação para as Relações étnico-Raciais? 
 
2 O que você sabre sobre a História e Cultura Afro-brasileira, Africana e afro-
maranhense? 
 
3 O que você sabe sobre a Lei nº 10.639/03 
 
4 O que você sabe sobre a história do bumba meu boi do Maranhão, especificamente, 
o sotaque de zabumba? 
 
5 Como você relacionaria o sotaque de zabumba do bumba meu boi e a questão 
étnico-racial da população afro-maranhense? 
 
6 Você considera que exista preconceitos com o bumba meu boi sotaque de 
zabumba?  
 
7 Como o COLUN trabalha a manifestação cultural do bumba meu boi com os 
discentes? 
 
8 O COLUN tem realizado cursos de formação continuada voltada para a Educação 
para as Relações étnico-Raciais, especificamente para a manifestação cultural do 
bumba meu boi? 
 
9 Como um Guia de Orientações Didáticas poderia contribuir para os discentes que 
tratasse sobre a cultura do sotaque de zabumba do bumba meu boi no contexto da 
população afro-maranhense? 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 

 

APÊNDICE C – ROTEIRO DE OBSERVAÇÃO NO COLUN 

 

 

1 ASPECTOS FÍSICOS (DEPENDÊNCIAS FÍSICAS) 

 

Quantidade de salas de aula 

Quantidade de sala de professores 

Quantidade de banheiros 

Biblioteca 

Secretaria 

Sala de vídeo 

Cantina 

Laboratório de Informática 

Laboratórios de ensino 

Sala de Recursos 

Murais 

Outros aspectos físicos que se mostrarem necessários 

 

B) ASPECTOS PEDAGÓGICO-ADMINISTRATIVOS 

 

Regimento Interno 

Projeto Político-Pedagógico 

Proposta Pedagógica 

Projetos de Ensino voltados para a Educação das Relações Étnico-Raciais 

Programas das disciplinas de História e Arte 

Outros aspectos físicos que se mostrarem necessários 

 

 

 

 

 

 

 



178 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                            

         

 

 

 

 

           ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



179 

 

ANEXO A – CARTA DE APRESENTAÇÃO PARA O CAMPO DE PESQUISA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



180 

 

ANEXO B – TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO PARA OS 
PARTICIPANTES DA PESQUISA 

 

 

 

 

 

Eu ___________________________________________________, concordo em 

conceder entrevista para o mestrando LAIZE VANESSA FROES MARQUES para a 

pesquisa intitulada: BUMBA-MEU-BOI DO MARANHÃO:  o sotaque de Zabumba 

na perspectiva da Lei n°10.639/2003. Declaro estar ciente de que minha participação 

é voluntária e que fui devidamente esclarecida quanto aos objetivos e procedimentos 

desta pesquisa. 

Declaro, ainda, estar ciente de que por intermédio deste Termo são 

garantidos a mim os seguintes direitos: (1) solicitar, a qualquer tempo, maiores 

esclarecimentos sobre esta Pesquisa; (2) ter ampla possibilidade de negar-me a 

responder a quaisquer questões ou a fornecer informações que julguem prejudiciais à 

minha integridade física, moral e social. 

 

 

São Luis, xx/xx/xx 

 

 

 

 

_______________________________________________ 

Assinatura do entrevistado(a) 

 

 

 

 

 

 



181 

 

ANEXO C – MATRIZ CURRICULAR DOS CURSOS 

 
 



182 

 

 



183 

 

 

 



184 

 

 



185 

 
 



186 

 

ANEXO D– REGIMENTO DO COLUN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



187 

 



188 

 



189 

 



190 

 

 

  



191 

 
 



192 

 

 

 

 

 



193 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



194 

 



195 

 



196 

 



197 

 



198 

 



199 

 

 

 

 

 

 



200 

 

 

 

 

 

 



201 

 

 

 

 



202 

 



203 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



204 

 

 



205 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



206 

 

 



207 

 

ANEXO E – TERMO DE AUTORIZAÇÃO DAS IMAGENS INTERNAS DO COLUN 

 

 

 

 

Eu, ______________________________________, Diretor Geral do Colégio 

Universitário, autorizo a mestrando LAIZE VANESSA FROES MARQUES, do 

Mestrado em Educação do Programa de Pós-Graduação em Gestão de Ensino da 

Educação Básica, da Universidade Federal do Maranhão, a divulgar imagens internas 

por meio de fotografias para a sua Dissertação, intitulada: “BUMBA-MEU-BOI DO 

MARANHÃO: o sotaque de Zabumba na perspectiva da Lei n°10.639/2003”  

 

 

 

São Luís, xx/xx/xx 

 

 

 

 

Assinatura do Diretor 

 

 

 

 


