
UNIVERSIDADE FEDERAL DO MARANHÃO 

CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

POLIANE PEREIRA ALMEIDA DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

BOAVENTURA PEREIRA SOUSA : memória, oralidade e escrita na Igreja Assembleia de 

Deus (1963 – 1996) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís 

2023 



POLIANE PEREIRA ALMEIDA DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BOAVENTURA PEREIRA SOUSA : memória, oralidade e escrita na Igreja Assembleia de 

Deus (1963 – 1996) 

Dissertação apresentada como requisito parcial para 

obtenção do título de mestre, ao Programa de 

Pós-Graduação em História, da Universidade Federal 

do Estado do Maranhão. Linha de pesquisa: 

Linguagens, religiosidades e culturas. 

 

 

Orientador: prof. Dr. Lyndon de Araújo Santos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Luís 

2023 

 

 



 



POLIANE PEREIRA ALMEIDA DE OLIVEIRA 

 

BOAVENTURA PEREIRA SOUSA : memória, oralidade e escrita na Igreja Assembleia de 

Deus (1963 – 1996) 

Dissertação apresentada como requisito parcial para 

obtenção do título de mestre, ao Programa de 

Pós-Graduação em História, da Universidade Federal 

do Estado do Maranhão. Linha de pesquisa: 

Linguagens, religiosidades e culturas. 

 

 

Orientador: prof. Dr. Lyndon de Araújo Santos. 

 

 

Aprovada em: / /  

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 

 

 

Prof. Dr. Lyndon de Araújo Santos. (orientador) 
 

 

 

 

 

 

 

Prof.ª. Dr.ª Maria Izabel Barboza de Morais Oliveira (Examinadora interna) 
 

 

 

 

 

 

 

Prof.ª. Dr.ª Elba Fernanda Marques Mota (Examinadora externo) 

 

 

 

 

 

São Luís 

2023 



 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 

À minha saudosa mãe Rosimar, por todo esforço de proporcionar-me dentro 
de suas possibilidades, a educação e a certeza de que somos capazes de 

vencer os nossos medos. (In Memoriam) 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradecimentos são tão necessários quanto o suporte que recebemos durante o deserto 

que atravessamos na solidão da escrita. Os medos, conflitos e anseios são minimizados 

quando temos uma rede de apoio formada por um tripé: família, amigos e orientador. Porém, a 

primazia de todas as coisas estar Deus, que abriu as portas do mestrado e não permitiu que 

fechasse sem que antes eu o concluísse. 

Nossa, que tempos difíceis vivemos! A angústia do isolamento, a ansiedade para que a 

pandemia chegasse ao fim, o exercício da fé para que todos que estavam com os pulmões 

parando voltassem logo a respirar e a dor do luto. Tempos sombrios também na educação e na 

ciência. O Brasil paralelo do desgoverno deixou milhares de brasileiros sem comida, sem 

moradia e sem esperança. É preciso muita saúde mental para digerir tudo que passamos nesses 

últimos dois anos. 

A força que precisava foi suprida dentro do meu lar, com a família que não é perfeita, 

nem tradicional, mas posso chamar de minha. Gratidão aos meus tios, Rose e Gil, que me 

deram todo apoio para ingressar nesse desafio. Em especial aquele que escolhi para ser meu 

companheiro de todas as horas, Fernando Oliveira, juntos nos tornamos um e numa soma 

perfeita nos tornamos três com a chegada de Sophia. Obrigada por todo incentivo e por 

acreditar em mim! 

As minhas amigas que desde a graduação dividem o fardo da vida acadêmica comigo. 

Nesse ciclo me acompanham desde a elaboração do projeto, etapas de seleção, auxílio com 

leituras e revisão de texto. Minha gratidão eterna a Adriana Santos, Jaciara Frazão e Elenildes 

Marchão. Aos colegas que ganhei na pós-graduação: Diogo Aires, Valerice Fonseca, Talita 

Plum, Eva Lago e em especial, Hemelita Silva (Mel). Hemelita em plena pandemia entrou em 

trabalho de campo comigo, viu de perto a profícua Bacabal, quente e instigante. A fortaleza 

de Mel, a resiliência, a confiança foram mais que pegar na minha mão, foi acreditar em mim 

quando eu mesma duvidei. Doce Mel, obrigada! 

Como parte desse tripé, agradeço ao meu orientador, o prof. Lyndon de Araújo Santos, 

que de longe, desde a graduação foi uma das minhas primeiras leituras sobre o protestantismo 

no Maranhão. Aliás, leitura obrigatória a todos que pretendem estudar o protestantismo 

maranhense. Ao historiador, escritor, professor, minha admiração e respeito. E hoje como meu 

orientador, a minha gratidão. 



Ao PPGHIS e todo corpo docente pelo compromisso e seriedade na contribuição das 

pesquisas que são lapidadas dentro do programa. A CAPES pelo financiamento deste trabalho 

meu muito obrigada. 

Meus agradecimentos sinceros também, a prof. Márcia Milena Galdez por essa 

pesquisa, através de seu incentivo o que era para ser apenas um trabalho monográfico se 

descortinou e me fez chegar até aqui. Agradeço ao Marcos Ferreira, aos meus entrevistados 

Pr. Francisco Raposo, Pr. Telmí Vasconcelos, José Antônio, Osmilta Teixeira e José Batista. 

Ao pastor Boaventura Pereira Sousa pela vida instigante, que dádiva foi conhecê-lo e contar 

sua trajetória. Obrigada a todos! 



RESUMO 

Este trabalho tem como objetivo a análise dos lugares de memória construídos em 

torno da figura de Boaventura Pereira Sousa, pastor da Igreja Assembleia de Deus (AD) no 

estado do Maranhão. Com recorte temporal entre os anos de 1963 a 1996, período em que 

esteve à frente da AD como pastor presidente na cidade de Bacabal. Durante essas três 

décadas conduzindo a Igreja, Boaventura Sousa foi uma liderança com forte influência dentro 

da comunidade assembleiana bacabalense onde se tornou uma das principais representações 

da preservação dos costumes e (re)afirmação identitária do movimento pentecostal 

maranhense. Sua ampla atuação no trabalho evangelístico contribuiu para que o pastor 

construísse em torno de si lugares de memória que o perpetuasse no sentimento coletivo do 

grupo à qual pertencia. As fontes que utilizamos para o desenvolvimento desse trabalho foi a 

autobiografia de Boaventura Sousa, entrevistas realizadas com membros assembleianos que 

tiveram vivência com o eclesiástico, respaldada na metodologia da História Oral e 

mapeamento de registros materiais, ou melhor, os lugares de memória acerca do sujeito/objeto 

Boaventura como: fotografias, placas, jornais, relicário pessoal do pastor, entre outros. O aporte 

teórico estrutura-se no campo da História da Religião e História Cultural. Dialoga com conceito 

de: Lugares de memória, identidade, memória e discute sobre autobiografia. 

Palavras-chaves: Boaventura Sousa; Assembleia de Deus; autobiografia. 



ABSTRACT 

This paper centers its analysis around the figure of Boaventura Pereira de Sousa, pastor of the 

Assembly of God Church (AD) in the state of Maranhão. With a time frame between the years 

1963 to 1996, the period in which he was ahead of the AD as president pastor in the city of 

Bacabal. During these three decades leading the church, Boaventura Sousa became a 

leadership with strong influence within the assembly community in Bacabal where he became 

one of the main representations of the preservation of customs and identity (re)affirmation of 

the Pentecostal movement in Maranhão. His broad performance in evangelistic work 

contributed for the pastor to build around himself places of memory that perpetuated him in 

the collective feeling of the group to which he belonged. The sources that we used for the 

development of this work were the autobiography of Boaventura Sousa, interviews conducted 

with assembly members who had experience with the ecclesiastic supported in the 

methodology of Oral History and mapping of material records, or rather, the places of 

memory about the figure / object of research among these: photographs, plaques, newspapers, 

personal reliquary of the pastor, among others. The theoretical contribution is structured in the 

field of History of Religion and Cultural History. It dialogues with the concept of: Places of 

memory, identity, memory and discusses about autobiography. 

 

Keywords: Boaventura Sousa; Assembly of God; autobiography. 



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 

 

AD Assembleia de Deus 

AGO Assembleia Geral Ordinária 

CPAD Casa Publicadora da Assembleia de Deus 

CEMP Centro de Estudos do Movimento Pentecostal 

CEADEMA Convenção Estadual das Assembleias de Deus no Maranhão 

CGABD Convenção Geral das Assembleias de Deus no Brasil 

CONAMAD Convenção Nacional das Assembleias de Deus no Brasil 

DIP Departamento de Imprensa e Propaganda 

EBD Escola Bíblica Dominical 

EETAD Escola de Educação Teológica das Assembleias de Deus 

IADESL Igreja Assembleia de Deus em São Luís 

IBAD Instituto Bíblico das Assembleias de Deus 

IBI Instituto Bíblico Internacional 

IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

IMPD Igreja Mundial do Poder de Deus 

IPI Igreja Presbiteriana Independente 

MP Mensageiro da Paz 

PIBPA Primeira Igreja Batista do Pará 

UEMA Universidade Estadual do Maranhão 

UFMA Universidade Federal do Maranhão 



LISTA DE FIGURAS 

Figura 1 - Foto da capa da autobiografia de Boa Ventura pereira Sousa lançada 24 

em comemoração aos seus 90 anos - 2016 

Figura 2 - Notícia do falecimento do Pr. Boaventura 94 



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO 12 

1.1 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA: ESCRITA DE SI E MINISTÉRIO 19 

PASTORAL NA ASSEMBLEIA DE DEUS 

1.2 O CONTEXTO ASSEMBLEIANO MARANHENSE E O MINISTÉRIO 19 

PASTORAL DE BOAVENTURA SOUSA 

1.3 A ESCRITA NA ASSEMBLEIA DE DEUS 21 

1.4 BOAVENTURA SOUSA E A ESCRITA DE SI 23 

1.4.1 LENDA FAMILIAR: TODOS A SERVIÇO DO SANTO MINISTÉRIO 29 

1.4.2 UM HOMEM VOCACIONADO E CONVICTO DE SUA MISSÃO 35 

1.4.3 O EXEMPLO 41 

1.4.4 APOLOGIA 49 

2 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA E A CONSTRUÇÃO DA 53 

IDENTIDADE PENTECOSTAL ASSEMBLEIANA 

2.1 OS (DES)CAMINHOS PARA A CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE 53 

PENTECOSTAL 

2.2 IDENTIDADE PENTECOSTAL 58 

2.3 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA FRENTE ÀS MUDANÇAS NOS 72 

USOS E COSTUMES ASSEMBLEIANOS 

3 ORALIDADE NA ASSEMBLEIA DE DEUS: BOAVENTURA SOUSA 82 

NA NARRATIVA DOS ASSEMBLEIANOS BACABALENSES 

3.1 REMEMORAR E CONTAR BOAVENTURA SOUSA 82 

 

3.2 SOB O OLHAR DA MEMBRESIA: BOAVENTURA SOUSA NA 

NARRATIVA DOS SUJEITOS 

3.3 LUGAR DE MEMÓRIA (FÍSICOS/MATERIAIS): “PASTOR 

BOAVENTURA FOI ESSA PESSOA QUE MORREU, MAS AINDA 

VIVE” 

3.4 AS REPRESENTAÇÕES E AUTOIMAGENS: AS CONSTRUÇÕES 

ACERCA DO PASTOR BOAVENTURA SOUSA E SUAS 

 

85 

 

93 

 

 

103 



CONTRIBUIÇÕES PARA APROPRIAÇÃO E PERPETUAÇÃO DOS 

VALORES E DA IDENTIDADE ASSEMBLEIANA 

4 CONCLUSÃO 108 

REFERÊNCIAS 110 

ANEXO A - BOAVENTURA NA FACHADA DO PRIMEIRO TEMPLO 

CENTRAL EM BACABAL 

ANEXO B - CARTA DE BOAVENTURA SOUSA AOS MEMBROS 

QUE HAVIAM SE AFASTADO DA IGREJA 

116 

117 

ANEXO C - FOTOGRAFIAS DO PASTOR BOAVENTURA 118 

ANEXO D - BANNER DO PASTOR BOAVENTURA 119 

ANEXO E - FACHADA DA IGREJA 120 



12 
 

1 INTRODUÇÃO 

Este trabalho buscou refletir acerca dos lugares de memória construídos em torno da 

imagem do pastor Boaventura Pereira Sousa dentro da igreja Evangélica Assembleia de Deus 

(AD) na cidade de Bacabal-MA. Para tanto, evidenciaremos os símbolos e os lugares de 

memória, através dos quais se deu a materialização das representações, memórias e dos 

sentimentos coletivos em relação à Boaventura, e o tornaram um elemento de (re)afirmação 

identitária e de preservação do movimento pentecostal no município. 

Justificamos a preferência pela figura emblemática do pastor Boaventura Pereira 

Sousa, por este ser ferramenta relevante para a realização da análise e compreensão da difusão 

do protestantismo no Médio Mearim. Além disso, é possível compreendermos as 

peculiaridades do pentecostalismo no interior maranhense com ênfase na conjuntura de 

atuação da maior liderança na Assembleia de Deus em Bacabal nos seus diversos aspectos: 

social, político e religioso. 

Boaventura Pereira Sousa foi um sujeito com ampla participação na organização da 

Assembleia de Deus em várias regiões do interior maranhense como: Rio Novo e toda área 

praiana do município de Tutóia, Santana do Maranhão, Barreirinhas, Magalhães de Almeida, 

Santa Quitéria, Caxias, São José de Ribamar, Paço de Lumiar, Raposa, Morros, Axixá, Icatu, 

Timon, entre outros municípios. Foi, sobretudo, em Bacabal que o pastor se constituiu como 

referência simbólica do protestantismo no estado, tornando-se a figura máxima da 

denominação protestante do município. Em Bacabal, atuou como pastor-presidente durante 

trinta e três anos (1963-1996), destacando-se pela longevidade do período em que permaneceu 

na presidência. Foi responsável pela consolidação e expansão da igreja na cidade, esteve à 

frente da construção de um dos maiores templos do estado, o templo central da Assembleia de 

Deus em Bacabal, dedicou-se a inúmeras obras de caráter filantrópico e sociais. 

Essa pesquisa é uma ramificação derivada do trabalho de monografia no qual tinha por 

objetivo analisar a trajetória do pastor Boaventura Sousa e o seu ministério pastoral na cidade 

de Bacabal. Como membro da Assembleia de Deus esta pesquisa contribuiu para aprofundar o 

conhecimento sobre a estrutura organizacional da Igreja, que apesar de me parecer tão 

familiar, desconstruiu a imagem que fui doutrinada a conceber nos discursos disseminados 

nos púlpitos assembleianos. A começar pela narrativa de sua fundação, desprendimentos de 

bens materiais, negação das trocas de favores com a política e a preservação de uma doutrina 

genuína e inegociável com as inovações culturais. 



13 
 

Provavelmente, manter a doutrina dos anos iniciais da AD, tenha sido um dos maiores 

desafios de Boaventura Sousa que por muitas vezes hesitou em se render às novas formas 

litúrgicas de cultos. Sua resistência em aderir elementos que tornasse as reuniões mais 

animadas, sem a monotonia de outrora foi fator preponderante para que percebermos que 

havia em torno de si, uma perceptível promoção de sua (auto) imagem como arquétipo de 

valores e modelo para os membros da comunidade. Havia uma capacidade de mobilização dos 

membros dentro da AD, não era apenas um fator de crescimento lento e gradual, mas, 

também, de poder, sobretudo simbólico. Conforme Bourdieu (2006), o poder simbólico se 

fundamenta na cumplicidade dos que a ele estão sujeitos e dos que o exercem. 

O contato com o pastor Boaventura Sousa nos possibilitou perceber que ele possuía 

popularidade e visibilidade dentro da cidade bacabalense. Em uma das falas da esposa do 

referido pastor, Maria de Jesus, nos relatou em entrevista realizada em 2016 que o pastor era 

muito procurado pelo pessoal da universidade principalmente da área de História e Sociologia 

com objetivo de saber sobre o histórico da Assembleia de Deus. É importante ressaltar que em 

2017 defendemos monografia pela Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), no curso de 

História intitulada: Trajetória e ministério do pastor Boaventura Pereira Sousa na Assembleia 

de Deus em Bacabal (1963 – 1996). No ano seguinte Fortunata Maria da Luz, aluna do curso 

de Sociologia na Universidade Federal do Maranhão (UFMA) campus Bacabal, defendeu seu 

trabalho monográfico com o seguinte título: Narrativa autobiográfica e (re)escrita de si: 

memória, vocação e trajetória do pastor Boaventura Pereira Sousa. Ambos os trabalhos 

fazem uma reflexão sobre a figura, sujeito/objeto do Boaventura Sousa. Na pesquisa do 

historiador Marcos Ferreira que aborda sobre as nucleações do pentecostalismo no Médio 

Mearim, o historiador bacabalense elenca o Boaventura Sousa e suas atuações. 

Desta maneira, podemos sugerir que o pastor em abordagem é um sujeito de 

notoriedade para além do segmento religioso. Podemos afirmar que o sujeito em abordagem 

também tinha ciência de relevância religiosa, social e política. Para se fazer presente de 

alguma forma ou imortalizar-se na memória coletiva e individual do grupo à qual pertencia, 

Boaventura construiu em casa um acervo pessoal onde guardava ferramentas de trabalho das 

inúmeras profissões que acumulou ao longo da vida e suas invenções como luminárias 

(conforme seus relatos, foi produtor de luminárias para a cidade de Tutóia) para que pudesse 

ser lembrado conforme a autoimagem que construiu. 



14 
 

Nesse sentido, nos é apropriado utilizarmos o conceito que Pierre Nora denomina de 

lugar de memória, no qual “[...] à medida que desaparece a memória tradicional, nós nos 

sentimos obrigados a acumular religiosamente vestígios, testemunhos, documentos, imagens, 

discursos, sinais visíveis do que foi [...]” (NORA, 1993, p. 15). Ainda conforme Nora (1993, 

p. 13) “[...] os lugares de memória nascem e vivem do sentimento que não há memória 

espontânea, que é preciso criar arquivos [...]”, para nova geração que não conviveu com o Pr. 

Boaventura, seu relicário é útil para acionar a memória do significado que esses arquivos 

tiveram na vida do pastor. Dimensionar sobre as experiências, vivências cotidianas de 

Boaventura e suas múltiplas profissões que necessitou exercer. 

À medida que analisamos a atuação de Sousa em torno de sua própria imagem, 

percebemos a preocupação do pastor em ser lembrado, sobretudo, associado à memória 

institucional da Assembleia de Deus. A vida religiosa de Boaventura Sousa esteve presente de 

forma latente em seu discurso, ações e comportamento. É visível como ele internalizou os 

princípios bíblicos, os incorporou nas práticas religiosas e os reproduziram no seu cotidiano. 

Como se fosse uma segunda natureza que Bourdieu (2006) conceitua de habitus que se 

apresenta como social e individual ao mesmo tempo, e refere-se tanto a um grupo quanto a 

uma classe e, obrigatoriamente, ao indivíduo também. 

Os habitus são princípios geradores de práticas distintas e distintivas- o que o 

operário come e, sobretudo, sua maneira de comer, o esporte que pratica e sua 

maneira de praticá-lo, suas opiniões políticas e sua maneira de expressá-las diferem 

sistematicamente do consumo ou das atividades correspondentes do empresário 

industrial; mas são também esquemas classificatórios, princípios de classificação, 

princípios de visão e de divisão e gostos diferentes. Eles estabelecem as diferenças 
entre o que é bom e mau, entre o bem e o mal, entre o que é distinto e o que é vulgar. 

(BOURDIEU, 1996, p. 22). 

Dentro da perspectiva de associação à vida religiosa do sujeito, o pastor escreveu sua 

autobiografia intitulada: “Autobiografia e eventos que a história não divulgou", lançada em 

2016 ano que foi comemorado seus noventa anos de idade. Na obra autobiográfica podemos 

perceber a ênfase que ele dá a vida pastoral, podemos afirmar que sua autobiografia aborda do 

início ao fim sobre sua vida religiosa, ou melhor, sua narrativa é organizada em torno da 

Assembleia de Deus. O sujeito Boaventura mantém adequada a sua vida aos requisitos 

exigidos pela Igreja. O que justifica também a escolha do nosso objeto, estudar a 

instituição/denominação a partir da figura do pastor, agente central dentro da hierarquia 

eclesiástica assembleiana. Conforme apontamentos da historiadora Elba Fernanda Mota, há 

uma ausência de interesse pela figura do pastor (MOTA, 2013), optamos por realizar este 

trabalho em torno da maior liderança e suas relações na cidade de Bacabal. 



15 
 

O diálogo com a historiografia voltada para temática, no qual historiadores se 

debruçam a estudar a sociedade e a cultura a partir de instituições religiosas e das 

religiosidades tem se consolidado no Brasil e no Maranhão e nos serviram de embasamento 

bibliográfico para o desenvolvimento deste trabalho. Em ascensão nos últimos anos, a 

produção bibliográfica sobre o protestantismo maranhense destaca-se o pioneiro acerca da 

temática, o historiador Lyndon Santos, com a obra “As outras faces do sagrado: 

Protestantismo e cultura na Primeira República”. Através da leitura desse trabalho onde o 

autor elenca os agentes históricos que expandiram o protestantismo na capital e no interior 

maranhense. Ressaltando o imbricamento do espaço sagrado e a cultura desses sujeitos. 

A dissertação de mestrado denominada Representação de si e prática da escrita na 

religião: a produção de Estevam Ângelo de Souza na Assembleia de Deus no Maranhão 

(1957-1996)” de autoria de Elba Fernanda Mota (2013), é uma das poucas referências 

bibliográficas que problematiza a trajetória de vida de uma liderança religiosa protestante do 

estado. O trabalho de Mota (2013) enriqueceu e aprofundou a construção deste objeto de 

pesquisa, com suas contribuições teóricas, metodológicas e pela proximidade desses dois 

sujeitos, Estevam Ângelo de Sousa e Boaventura Pereira Sousa, ambos pastores praticamente 

na mesma temporalidade, da mesma instituição religiosa, irmãos na fé e na consanguinidade. 

Uma leitura obrigatória para o desenvolvimento do trabalho. 

Bertone de Oliveira Sousa (2010) em “Uma perspectiva histórica sobre construções 

de identidades religiosas – a Assembleia de Deus em Imperatriz-Ma (1986-2009)” traça as 

origens, estratégias de difusão e as características da identidade assembleiana, bem como sua 

relação com a alteridade (catolicismo e neopentecostalismo) e com o campo político, e 

também esquadrinhar sua visão de mundo no tocante a questões socioculturais. O diálogo 

com este trabalho contribuiu para entender como foi moldada a identidade assembleiana, e, 

desse modo, poderemos assemelhar com o perfil assembleiano que Boaventura Sousa buscou 

preservar através da construção de uma autoimagem que servisse de parâmetros para os fiéis. 

Do mesmo modo, a tese de Jaime Delgado intitulada Nem terno nem gravata: As 

mudanças na identidade pentecostal assembleiana, contribui para o entendimento sobre o 

processo de (des)construção da identidade assembleiana. O autor retrata sobre as contradições 

dessa identidade ocorridas com advento do neopentecostalismo., Conforme Delgado (2008) 

“[...] durante oito décadas a Assembleia de Deus vinha mantendo firme sua identidade, que 

fez parte do cotidiano das pessoas, e de uma cultura religiosa brasileira que se acostumou a 



16 
 

vê-las como fora do mundo [...]” (DELGADO, 2008, p. 06), no entanto a chegada das igrejas 

neopentecostais provocou mudanças no ethos assembleiano. 

Ainda no campo da historiografia maranhense, Adroaldo José Silva Almeida (2016) 

com a tese de doutorado “Pelo Senhor, marchamos”: os evangélicos e a ditadura militar no 

Brasil (1964-1985) que a partir da análise do jornal Mensageiro da Paz aponta para postura 

que a AD assumiu diante da instauração da ditadura civil militar, bem como as igrejas 

Presbiteriana e Batista. Na tentativa de compreender como a AD se articulou em meio ao 

autoritarismo dos militares na condução do país, este trabalho respondeu a questões que foram 

suscitadas ao longo do desenvolvimento desta pesquisa. Sobretudo, o total apoio da Igreja AD 

ao militarismo ditatorial. 

As produções historiográficas sobre o protestantismo maranhense, bem como, as que 

abordam a AD no cenário nacional tiveram significativa relevância e contribuíram para o 

aprofundamento desta pesquisa. Cabe ressaltar a dificuldade de fazer pesquisa no acervo da 

AD em São Luís, a restrição de acesso a documentos, a desconfiança de pastores, mesmo nas 

entrevistas as respostas são óbvias, discursos prontos e na defensiva. 

Este trabalho se estrutura na História Cultural que com a crise de paradigmas no 

século XX, segundo Sandra Pesavento (2003), a Nova História Social, através da Escola dos 

Annales possibilitou novas metodologias de pesquisas na observação dos sujeitos dentro da 

cultura contemporânea (tempo presente). Os conceitos e categorias que dirigem esse estudo 

como: memória, representação social, imaginário coletivo e História Oral estão pautados no 

campo da História Cultural. 

A História das Religiões também é um dos pilares deste trabalho, uma vez que o 

campo religioso não está distante do sociocultural, ambas se tocam, se divergem e negociam 

entre si. A dessacralização das Religiões nos permitiu reduzir a escala de observação sobre os 

mecanismos simbólicos, confessionais e experiências com o sagrado para que pudéssemos 

compreender suas singularidades e significados. 

A metodologia utilizada para o desenvolvimento da pesquisa em sua fase inicial foi 

uma revisão e um levantamento bibliográfico, levantamento e análise de fontes que nos 

auxiliaram na verticalização desse trabalho. A utilização da autobiografia, a escrita de vida 

sobre si, que teve seu retorno nos anos iniciais de 1970 e 1980 não mais com a visão 

romantizada sobre o sujeito que a escreveu, sintetizou, omitiu informações e se apresenta 



17 
 

como um referencial. O contrário, assim como as demais fontes utilizadas, a obra produzida 

por Boaventura Sousa, possibilitou a construção deste objeto de estudo, mas não nos impediu 

de analisarmos criticamente o discurso utilizado pelo pastor na interação com o público a qual 

destina sua escrita. 

Bem como, as narrativas dos sujeitos entrevistados através da metodologia da História 

Oral também são necessárias uma análise crítica na interpretação das falas desses agentes. 

Esta metodologia da História Oral é relevante na nossa abordagem para analisarmos a partir 

dos relatos dos membros da Assembleia de Deus em Bacabal a influência do pastor sobre a 

membresia assembleiana, como o arquétipo assembleiano construído e preservado pelo pastor 

foi recebido pela comunidade religiosa, qual a memória que se tem acerca do pastor, qual a 

dimensão entre o discurso e a prática propagada por Boaventura Sousa foi absolvida e 

reproduzida no cotidiano das pessoas nessa rede de relação religiosa. Nos deslocamos para 

cidade de Bacabal com o objetivo de colhermos narrativas de fiéis que conviveram com o 

pastor através da entrevista, tivemos êxito em algumas, em outras, nossos entrevistados por 

serem pastores, estarem acostumados a falar com o público, por terem um discurso pronto. 

Utilizaram adjetivações como: gênio, ícone, índole ilibada, figura divina. Respostas curtas e 

objetivas. 

Nos trabalhos de campo, por mais que traçamos um roteiro, determinando o passo a 

passo de execução do trabalho, nem tudo sai como planejado, os desencontros e imprevistos 

acontecem. Exemplo disso foi nossa entrevistada, Severina de Jesus, viúva de Boaventura, 

embora estivesse ciente de nossa presença na cidade e concordasse em conversámos sobre o 

pastor. Não a encontramos em casa, fizemos plantão à sua espera, mas não foi possível 

realizámos a entrevista que contribuiria bastante com esse trabalho, porém não invalida as 

outras entrevistas que foram realizadas. 

Também utilizamos como fontes de análise o jornal Mensageiro da Paz (MP), 

periódico oficial da Assembleia de Deus, pois através deste seria possível mapear as 

adjetivações deferidas ao pastor e sua atuação. Porém todas as edições catalogadas possuem 

poucas reportagens referentes ao pastor em estudo, notas bem pequenas em relação ao pastor 

foram encontradas, poucos eventos na AD em Bacabal tiveram publicações no MP. Porém, 

não inviabilizou a análise do sujeito Boaventura Sousa dentro do espaço social e religioso na 

AD. O contexto histórico o qual estava inserido permitiu nos aproximarmos do nosso objeto 

de estudo e compreendê-lo. 



18 
 

Desta forma, nosso trabalho foi executado e pautado sobre Boaventura Pereira Sousa 

dentro da AD em Bacabal. No primeiro capítulo buscamos apresentar o sujeito Boaventura 

Sousa, a partir de sua narrativa autobiográfica. A construção de si, nucleação familiar, 

conversão, início da vida pastoral e atuação na AD Bacabalense onde foi consolidada sua 

representatividade no cargo que respeitosamente chamava de “santo ministério”. Pontuamos o 

contexto assembleiano maranhense, atrelado ao cenário religioso nacional. A abordagem da 

escrita de si foi possível através da interdisciplinaridade entre História Cultural, Sociologia e 

Antropologia na utilização de categorias e conceitos utilizados durante nossa escrita. A 

Teologia nos auxiliou na construção identitária do pastor e na noção de vocação. 

No segundo capítulo, trabalhamos nos propomos abordar a construção identitária 

assembleiana, destacando os eventos que ocorreram a partir de 1930 com a criação da 

Convenção Geral das Assembleias de Deus no Brasil (CGADB), órgão responsável pela 

conservação da doutrina assembleiana, e a busca pela “padronização” dos costumes. 

Elencamos os (des)caminhos da construção da identidade pentecostal, as cisões, as resoluções 

para oficializar os comportamentos dos membros da Igreja e como a cultura, o 

neopentecostalismo influenciou no uso e costumes assembleianos. Buscamos apresentar 

Boaventura Sousa como agente defensor da conversação dos costumes assembleianos, frente 

às mudanças ocorridas dentro da AD, sobretudo a partir do nosso recorte temporal (1963- 

1996) quando se intensificaram as discussões acerca do uso da televisão, movimentos 

culturais, políticos e tecnológicos. Como essas mudanças foram recebidas, a flexão das regras 

doutrinárias e os desdobramentos para manutenção de uma identidade “genuína” dos anos 

iniciais da AD no Brasil. 

No terceiro capítulo, buscamos apresentar o Boaventura Sousa, a partir da perspectiva 

da membresia assembleiana bacabalense. Visando obter a leitura que os fiéis fizeram sobre o 

pastor, o tipo de influência que Boaventura exerceu sobre seu rebanho no cotidiano, na 

preservação dos usos e costumes e no apoio espiritual. Além de mapear os lugares de 

memórias, elementos constituídos pelo pastor como vestígios solidificador do enquadramento 

de memória à comunidade a qual pertencia. Importante ressaltar que, esses lugares de 

memória foram construídos não apenas pelo próprio Boaventura, mas por sujeitos que de 

alguma forma quiseram homenageá-lo ainda em vida e postumamente. Desta maneira, 

descartamos que a relação do pastor com os membros da AD é visível a afetuosidade ao 

prestar-lhes homenagem e conservar a memória de Boaventura Pereira Sousa. Deste modo, 



19 
 

realizamos esta pesquisa com o objetivo de contribuir com a historiografia maranhense acerca 

do protestantismo maranhense. 

1.1 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA: ESCRITA DE SI E MINISTÉRIO PASTORAL NA 

ASSEMBLEIA DE DEUS 

Neste capítulo, pretendemos apresentar a autobiografia do pastor Boaventura Pereira 

Sousa com o objetivo de compreender através da escrita de si, como o pastor buscou construir 

sua trajetória a partir de sua atuação dentro da AD (Assembleia de Deus). Através da 

trajetória/atuação do pastor em questão é perceptível a promoção da sua (auto) imagem diante 

de seus liderados e demais sujeitos como um autêntico assembleiano e um modelo a ser 

seguido. Em sua escrita, é possível notar a preocupação do pastor em elencar o 

providencialismo divino em “determinar” todos os acontecimentos em sua vida: conversão, 

chamada pastoral e experiências com o sagrado. 

1.2 O CONTEXTO ASSEMBLEIANO MARANHENSE E O MINISTÉRIO PASTORAL DE 

BOAVENTURA SOUSA 

A vida de Boaventura Sousa está imbricada com a história da Assembleia de Deus no 

Maranhão. Devido a sua longevidade, Sousa era considerado o pastor mais antigo do 

Maranhão, pois seu ministério pastoral totalizou setenta anos (1947-2017). O qual podemos 

dividi-lo em três fases: 1947 a 1962 período que atuou em diversas1 cidades do interior 

maranhense. De 1963 a 1996 corresponde ao período em que esteve à frente da Igreja de 

Bacabal. E, de 1996 a 2017, na fase em que foi aposentado do cargo de pastor, e se tornou 

conselheiro da liderança bacabalense. 

Nas décadas de 1921 a 1940, segundo o historiador Lyndon Santos (2006), 

corresponde a implantação do pentecostalismo na capital e interior maranhense. A chegada da 

Assembléia de Deus ocorreu na mesma década do nascimento de Boaventura, para ser mais 

exato no ano de 1926, a idade do pastor tinha pouca diferença com o tempo de fundação da 

AD no Maranhão. A fase de ampliação e estruturação do pentecostalismo assembleiano 

acontece no período de 1941 a 1957, que (co)incide com a conversão de Boaventura em 1944, 

e, posteriormente no ano de 1947 sua autorização ao pastorado. A fase de crescimento e 

consolidação das Assembleias de Deus que a tornou maior denominação no estado, 

corresponde às décadas de 1957 a 1996. Esta fase é também caracterizada pela centralização 

 

1 Rio Novo e toda área praiana do município de Tutóia, Santana do Maranhão, Barreirinhas, Magalhães de 

Almeida, Santa Quitéria, Caxias, São José de Ribamar, Paço de Lumiar, Raposa, Morros, Axixá, Icatu, Timon, 

entre outros municípios. 



20 
 

da Igreja na figura dos seus líderes, destaque ao pastor Estevam Ângelo de Souza (SANTOS, 

2006). Em Bacabal, a Igreja passou a ser comandada por Boaventura Pereira Sousa a partir de 

1963 a 1996. Assim como a liderança de Estevam, Boaventura desenvolveu uma liderança 

longa, porém descentralizadora2 no momento de expansão e solidificação da AD. 

A liderança de Boaventura não difere das demais lideranças assembleanas dos anos de 

1940. Sujeito leigo, trabalhador rural e migrante, perfil que caracteriza os primeiros conversos 

da AD maranhense, principalmente na zona rural do estado. Os contatos iniciais com a 

religião são oriundos do catolicismo popular e posteriormente se converteu ao 

pentecostalismo. Perseguições, privações e desapego de bens materiais, discurso característico 

da Assembleia de Deus que atraiu os marginalizados, pobres e sofredores eram 

frequentemente reproduzidos por Boaventura. A entrega aos trabalhos evangelísticos e a 

busca incessante pelo batismo no Espírito Santo, possibilitaram a indivíduos como 

Boaventura Sousa, a participação ativa na liturgia dos cultos. As mãos calejadas que antes 

segurava o terço, passou a carregar a bíblia (BRANDÃO, 1983). Desta forma, é possível 

delinear a atuação de Boaventura Sousa na AD e a construção de sua auto representação, 

constituindo-se como referência simbólica para o pentecostalismo no Maranhão. 

Paralelo a construção de maior liderança na Assembleia de Deus em Bacabal na 

década de 1960. No cenário nacional o país estava vivendo efervescência política e cultural. A 

implantação da Ditadura Militar, repressão, censura, movimentos sociais dos trabalhadores do 

campo e da cidade. Culturalmente, a chegada do rock n roll, Jovem Guarda, Tropicalismo e 

mistura sócio cultural. Na CGADB ocorreram intensos debates sobre a construção identitária 

e ajustes doutrinários na AD, como será abordado no capítulo seguinte. No Maranhão 

emergem os conflitos agrários, sobretudo, na região do Médio Mearim, parte central do estado 

onde está localizada a cidade de Bacabal, cerne da nossa pesquisa. 

Bacabal é uma cidade banhada pelo rio Mearim, economicamente viveu o boom do 

algodão em meados da década de 1930, quando o Maranhão se tornou um dos principais 

exportadores algodoeiro no país. Com o declínio do algodão, a cidade bacabalense passou a 
 

2 As cidades de São Luís Gonzaga, Bom Lugar, Lago Verde, Cordeiro e Bela Vista faziam parte da AD de 

Bacabal, mas Boaventura Sousa desmembrou-se da cidade bacabalense formando outras nessas cidades novas 

sedes. Diferente de Estevam Ângelo de Sousa que manteve a IADSL (Igreja Assembleia de Deus em São Luís) 

centralizada durante sua administração, mas em 1997 foi criada áreas pastorais, cada bairro ludovicense possui 

subsede e suas filiais, igrejas menores, sob o cuidado de pastores que estão subordinados hierarquicamente ao 

Templo Central e ao Pr. Coutinho. No ano 2000 a AD do bairro do Tirirical foi desmembrada do campo de São 

Luís, tornando-se independente possuindo seu próprio regimento interno, estatuto e o pastor presidente, 

atualmente é o Pr. Osiel Gomes. Podemos destacar outros campos como: Cohatrac, Calhau, São José de Ribamar, 

Raposa e etc. 



21 
 

produzir arroz. Através do êxito na produção do grão, em 1968 Bacabal voltou a se destacar 

no estado pela exportação de arroz (SOARES, 2018). Posteriormente, o ciclo do arroz entrou 

em decadência e, a extração da amêndoa do babaçu, palmeira nativa e abundante na região, 

possibilitou ao Médio Mearim o “retorno ao progresso” do estado (FERREIRA, 2015). O 

extrativismo do babaçu não se limita apenas a extração do óleo e do leite, proporciona a 

produção do: 

[...] carvão, a ração para gado, também a massa da entrecasca, pode-se produzir 

bolo, mingau, chocolate e serve ainda para fabricação de detergente, sabão, 
margarina, cosméticos, asfalto, etc. Inclusive, as folhas podem ser aproveitadas para 

cobrir casas, fazer confecção, artesanato e fornecer celulose para a industrialização 

do papel [...]. (SOARES, 2018, p. 26). 

Podemos observar que o babaçu, além de movimentar a economia da cidade, teve 

papel fundamental na renda das famílias camponesas, sobretudo, dos migrantes. A intensa 

migração na década de 1960 na cidade de Bacabal, afetou diretamente a AD, pois não havia 

estabilidade no número dos fiéis. A medida que as Cartas de Mudanças chegavam a igreja de 

Bacabal, na mesma proporção eram emitidas com a finalidade de atestar a boa conduta dos 

membros em mudança para outro município ou estado. Este documento redigido era para 

certificar a igreja que o fiel iria se apresentar, que ele fazia parte de uma congregação, em 

alguns casos havia um breve histórico sobre os cargos que o fiel exerceu, data de batismo em 

águas, data de casamento etc. Caso se tratasse de uma viagem de rápido regresso, o 

documento emitido seria uma Carta de Recomendação legitimando que o fiel fazia parte da 

AD e que fosse recebido como membro da instituição (ALMEIDA, 2017). 

1.3 A ESCRITA NA ASSEMBLEIA DE DEUS 

Para as ADs, os anos de 1960 não se limitam apenas ao turbilhão de acontecimentos 

interno e externo. Em 1961, a AD completou cinquenta anos em solo brasileiro, junto às 

comemorações deram início a construção da memória institucional da Igreja. Para comemorar 

o cinquentenário pentecostal, o pastor Nels Nelson (2001) anunciou no Mensageiro da Paz a 

publicação do livro de Emílio Conde, História das Assembleias de Deus no Brasil, junto ao 

anúncio do livro comemorativo que sairia no início do ano de 1961, quem o adquirisse com 

antecedência teria 30% de desconto. À medida que a data do cinquentenário se aproximava, 

os anúncios se intensificavam. Bem como, as cobranças aos pastores para não esquecerem de 

enviar em caráter de urgência as remessas prometidas para o financiamento do livro. Esta foi 

a primeira de inúmeras publicações narrando a história da AD. 



22 
 

Para além das edições comemorativas das igrejas, os órgãos e eventos pertencentes às 

ADs também tiveram publicações especiais. A CGADB ao completar setenta e cinco anos foi 

publicada uma edição comemorativa, História da Convenção Geral das Assembleias de Deus 

no Brasil. Para comemorar o centenário da AD em 2011 a CPAD (Casa Publicadora das 

Assembleias de Deus) lançou o livro 100 acontecimentos que fizeram a História da 

Assembleia de Deus no Brasil, atrelado a este exemplar veio uma edição homenageando as 

mulheres que contribuíram com a AD, intitulado 100 mulheres que fizeram história na 

Assembleia de Deus no Brasil. Torna-se jocoso esta publicação, uma vez que, as mulheres não 

tiveram visibilidade dentro das ADs e o número de mulheres abordadas no livro é irrisório. O 

jornal Mensageiro da Paz também teve edição comemorativa, ao completar oitenta anos a 

CPAD lançou a edição, Mensageiro da Paz artigos históricos, a obra foi dividida em três 

volumes contendo duzentos artigos que marcaram a história e a teologia do movimento 

pentecostal no Brasil. 

A AD é uma instituição com vasto acervo de produção que contribui com o trabalho 

de pesquisadores que abordam a AD como objeto de estudo, uma das Igrejas que mais 

produziu material escrito sobre si. Embora nos anos iniciais o público da AD, fosse 

majoritariamente composto por analfabetos, desde os anos de 1930 há a circulação do jornal 

Mensageiro da Paz. Em 1940, a CPAD foi inaugurada com o objetivo de publicar literaturas 

de tradição assembleiana: revistas, periódicos, livros, hinários e bíblias. Como forte aliada da 

memória oficial, a escrita foi bem explorada dentro da AD. 

A escrita na AD é utilizada para registrar os grandes acontecimentos, aniversários, 

promover celebrações na tentativa de bloquear o esquecimento. Para manter continuidades da 

AD, seria necessário deixar vestígios das tradições assembléias com intenções de despertar na 

memória geracional o sentimento de pertença e consciência de continuadores da geração 

anterior (CANDAU, 2011). O fortalecimento das lembranças deste grupo ocorreu pela 

interação entre a memória coletiva e individual, onde “[...] o indivíduo que se empenha em 

reconstituir e reorganizar suas lembranças irá inevitavelmente recorrer às lembranças de 

outros [...]” (BARROS, 2000, p. 322). 

Além de publicações memorialísticas das instituições, a AD tem diversas publicações 

de biografias e autobiografias de pastores que participaram da construção histórica da Igreja. 

Pela CPAD foram publicadas biografias dos missionários: Nils Tarenger (STEIN, 2002), 

Samuel Nystron (NELSON, 2006), Nels Nelson (NELSON, 2001), Gustavo Bergstron 



23 
 

(HOOVER, 2002). Além das autobiografias do pastor brasileiro Alcebíades Pereira 

Vasconcelos (VASCONCELOS; LIMA, 2003) e do pastor sueco Lewi Petrus (PETRUS, 

2004). Os missionários Daniel Berg e Gunnar Vingren, fundadores da AD, também tiveram 

suas biografias publicadas. Mais recentemente, a missionária sueca, Frida Vingren (ARAÚJO, 

2019), teve sua biografia publicada. Nestas publicações, esses sujeitos são apresentados como 

“[...] personagens modelos nos quais são mascarados os defeitos e enaltecidas as qualidades, 

seleção de traços de caráter julgados dignos de imitação, [...]” (CANDAU, 2011, p. 143). 

Estes são elementos que compõem a construção da memória oficial da AD. Cuja 

memória histórica é constituída pela escrita, pragmática, unificada e busca revelar as coisas do 

passado (CANDAU, 2011). São pontos de referência para promover a coesão do grupo, 

reforçam suas estruturas institucionais e alimentam o trabalho de enquadramento da memória. 

Pois, segundo Michael Pollack, os rastros do enquadramento de memória são os objetos 

materiais, os monumentos. No caso da AD, os megatemplos, o Centro de Estudos do 

Movimento Pentecostal (CEMP) e a CPAD contribuem para solidificar a memória coletiva, 

embora Pollak (1989) assegure que “[...] nenhum grupo social, nenhuma instituição, por mais 

estáveis e sólidos que possam parecer, têm sua perenidade assegurada [...]” (POLLAK, 1989, 

p. 09). Visto que, a memória é transitória e passível de esquecimento. 

"A memória é seletiva. Nem tudo fica gravado. Nem tudo fica registrado” (POLLAK, 

1992, p. 203). Diante disso, a AD usa os acontecimentos, os lugares e os personagens como 

formadores de sua memória histórica e geradora de identidade. A membresia assembleiana, 

por sua vez, absorve estes acontecimentos “vividos por tabela”, os reproduzem como 

memória individual e internalizam essas memórias como se fossem suas. Ao assimilar as 

memórias produzidas pela AD, os membros reconstroem suas narrativas associando suas 

datas privadas às datas públicas da Igreja. Onde esses fenômenos de projeções e 

transferências da memória também são organizados através do enquadramento de memória. 

Desta forma, podemos observar nas biografias e autobiografias de líderes 

assembleianos que as narrativas biográficas desses sujeitos são rememoradas a partir da 

relação com a AD. A memória (auto)biográfica é acionada através da experiência vivida no 

coletivo. A memória histórica da Igreja serve como referência para a organização da memória 

individual, a trajetória pessoal, as lembranças de fatos sociais são (re)construídas sob 

influências de acontecimentos que são exterior ao indivíduo. 



24 
 

1.4 BOAVENTURA SOUSA E A ESCRITA DE SI 

Nesse contexto, destacamos a narrativa autobiográfica do pastor Boaventura Pereira 

Sousa construída a partir de sua vivência na Igreja Assembleia de Deus. Em seu texto 

autobiográfico: Autobiografia e eventos que a história não divulgou (2016) publicado para 

comemorar seu aniversário de noventa anos, como exposto anteriormente a AD possui o 

hábito de comemorar aniversários, eventos e personagens com publicações. Boaventura Sousa 

reproduziu essa prática na condição de autor, narrador e personagem de sua escrita. 

Figura 1: Foto da capa da autobiografia de Boa Ventura Pereira Sousa lançada em comemoração aos seus 90 

anos - 2016. 

 

Fonte: Elaborada pela autora (2023). 

Portanto, é possível identificar a estreita relação que o autor nutriu com a AD, a partir 

da capa de sua autobiografia. Onde a imagem de Boaventura Sousa divide espaço com o 

templo central da Assembleia de Deus em Bacabal, obra idealizada e realizada por ele. Na sua 

apresentação ao público leitor, há evidência da pretensão de Boaventura em ser rememorado 

de maneira indissociável da Igreja. A representação de sua imagem passada ao público leitor é 

a identidade assembleiana (re)produzida na memória coletiva como marco de sua trajetória. 

Calligares (1998), pontua que essa é uma polêmica tradicional, pelos que concebem a “[...] 

autobiografia  como  algum  tipo  de "representação" do sujeito por si mesmo [...]” 



25 
 

(CALLIGARES, 1998, p. 49), já que desconstrucionistas como Paul de Man , afirmam que o 

sujeito nada é senão um efeito do seu próprio texto, onde a escrita de si é apenas uma figura 

de leitura (ESTRADA, 2009). 

Calligares (1998) afirma que o sujeito que fala e escreve sobre si, não é objeto 

(re)presentado por seu discurso reflexivo, mas literalmente, ele se produz. Contudo, nos 

respaldamos em Philippe Lejeune e em seu texto O pacto autobiográfico, ao apontar que o 

pacto/contrato entre autor (narrador e personagem) e leitor corresponde a identidade exposta 

na capa do livro. A identificação do autor/narrador torna-se uma assinatura firmando o 

compromisso de escrever a história da própria vida. Lejeune (2014) afirma: “[...] o que define 

a autobiografia para quem a lê é, antes de tudo, um contrato de identidade que é selado pelo 

próprio nome. E isso é verdadeiro também para quem escreve o texto.” (LEJEUNE, 2014, p. 

39). Parte-se de um reconhecimento imediato pelo leitor de um “eu autor” proposto na 

coincidência de relacionar o sujeito do enunciado e da enunciação (ARCHUF, 2010). 

Embora para Philippe Lejeune o que predomina seja a relação de entendimento entre 

leitor e autor através do pacto. Diana Klinger (2006) ao discorrer sobre a obra de Lejeune, dá 

ênfase ao que denomina de pacto de referencialidade, onde parte-se do pressuposto que a 

narração apresentada pelo autor realmente aconteceu e é comprovável. Além de sugerir que o 

“eu” (autor) que assina na capa é a mesma pessoa responsável pela narração (narrador), 

consequentemente é também o mesmo inserido no contexto da narrativa (personagem) o 

“princípio de identidade” estabelece a união entre os sujeitos que compõem a autobiografia. A 

qual é definida por Lejeune como: “[...] narrativa retrospectiva em prosa que uma pessoa real 

faz parte de sua própria existência, quando focaliza sua história individual, em particular a 

história de sua personalidade [...]” (LEJEUNE, 2014, p. 16). 

Sobre o nome do autor na capa do livro, De Man (2012) faz a seguinte crítica ao 

Lejeune quando afirma que: “[...] o nome na capa não é o nome próprio de um sujeito capaz 

de autoconhecimento e entendimento, mas a assinatura que dá ao contrato autoridade legal, 

ainda que de nenhum modo autoridade epistemológica [...]” (DE MAN, 2012, p. 05). De Man 

pontua que o leitor se torna juiz encarregado de verificar a autenticidade da assinatura e 

consistência do comportamento do signatário. Porém, conforme Elizabeth Estrada (2009) a 

primeira voz autor referencial do “Eu”, a convocar o leitor para ser juiz diante dos 

mal-entendidos e contendas em que se envolveu, foi Rousseau em suas confissões ao entender 

que a verdade reside não na representação fiel dos fatos, mas na tentativa de uma exposição 



26 
 

precisa e objetiva. Para Estrada, a forma mais apropriada de abordar a autobiografia é afirmar 

aquilo que ela não pode cumprir: “[...] apresentar a verdade de uma vida reunida numa trama 

narrativa [...]” (ESTRADA, 2009, p. 17). 

O pacto autobiográfico proposto por Lejeune, supõe uma verdade e não a totalidade 

dela. Pois o autor afirma ser impossível atingir a verdade, sobretudo, por se tratar em 

particular a verdade de uma vida humana, porém o desejo de alcançá-la nada tem de ilusório 

em virtude de abordar relações humanas que define um campo discursivo e atos de 

conhecimentos. Lejeune afirma que: “[...] creio ser possível se comprometer e dizer a 

verdade; creio na transparência da linguagem e na existência de um sujeito pleno que se 

exprime através dela; creio que meu nome garante minha autonomia e singularidade [...]” 

(LEJEUNE, 2014, p. 76). O autor defende veementemente a verdade inserida na narrativa 

autobiográfica. Porém, o pacto não descarta “[...] falhas, erros, esquecimentos, omissões e 

deformações na história do personagem [...]” (ALBERTI, 1991, p. 76). 

Na perspectiva antropológica de Calligares (1998), o autor afirma que a verdade que 

importa é a que está no sujeito, “[...] no foro íntimo do indivíduo, de onde se presume que 

provenha a fala e a escrita [...]” (CALLIGARES, 1998, p. 45). Porém, é relevante considerar 

que a narrativa elaborada pelo sujeito é estrategicamente selecionada e ressignificada, o 

sujeito que rememora e escreve não é mais o mesmo que vivenciou o acontecimento, narrador 

e personagem não são iguais, mesmo que a narrativa seja verdadeira. Para Leonor Arfuch 

(2010) mais importante do que o conteúdo do relato por si, são as estratégias de auto 

representação que importam. “Não tanto a verdade do ocorrido, mas sua construção narrativa, 

os modos de (se) nomear no relato, o vaivém da vivência ou da lembrança, o ponto do olhar, o 

que se deixa na sombra; em última instância, que história alguém conta de si mesmo ou de 

outro eu.” (ARFUCH, 2010, p. 73). Para Arfuch (2010), o caminho auto reflexivo da narração 

é o que importa. 

A narrativa retrospectiva da identidade individual na escrita para Lejeune não constitui 

uma ficção, já que considera a ficção uma invenção diferente da vida. O teórico francês 

utilizou o conceito de Paul Ricoeur (1991), identidade narrativa, e afirma que esta não é uma 

quimera. Transformar a vida em narrativa não é inventar-se, no processo de elaboração da 

narrativa o sujeito tem a percepção de sua relação com o mundo ao seu redor. É na identidade 

narrativa que Ricoeur (1991) abrange a combinação entre as modalidades idem (mesmo) e 

ipse (si mesmo), tanto em personagens de romance, históricas ou cada indivíduo que reflete a 



27 
 

si mesmo e sua experiência no tempo (SILVA, 2017). Leonor Arfuch afirma que para Ricoeur 

(1991), identidade tem um sentido de uma categoria prática ao supor a pergunta: “[...] ‘quem 

fez tal ação, quem foi o autor?’, a resposta que não pode ser senão narrativa [...] supõe é 

‘contar a história de uma vida’ [...]” (ARFUCH, 2010, p. 115). A narrativa permite ao sujeito 

a apresentação de sua epseidade, individualidade ao público leitor sem perder de vista a 

coerência de uma vida. 

Como já abordado, no pacto autobiográfico é importante que a identidade do sujeito 

apareça, que seja exposta pelo autor/narrador. Embora Lejeune não descarte que no processo 

de articulação da narrativa há uma versão melhorada do sujeito, ele apresenta um lado 

positivado. “É claro que, ao tentar me vê melhor, continuo me criando, passo a limpo os 

rascunhos de minha identidade [...], mas não brinco de me inventar. Ao seguir as vias da 

narrativa, ao contrário, sou fiel a minha verdade.” (LEJEUNE, 2014, p. 121). embora o 

teórico Lejeune não exclua a possibilidade de o sujeito apresentar uma versão melhorada, 

ressignificada do seu passado no presente, durante o processo de criação da narrativa, para o 

autor a verdade é efetiva por parte do sujeito, pois é nela que há exposição de sua 

subjetividade mais profunda. A forma como cada um conta sua própria história sob ação da 

hermenêutica de si. Tudo que é apresentado na narrativa, mesmo que não seja verdadeiro, 

representa o narrador/personagem na autobiografia. Como afirma Phelippe Lejeune (2014): 

[...] ainda que, em sua relação com a história (longínqua ou contemporânea) do 

personagem, o narrador se engane, minta ou deforme, erro, mentira, esquecimento, 

deformações terão simplesmente, se forem identificados, valores de aspectos, entre 

outros, de uma enunciação que permanece autêntica. (LEJEUNE, 2014, p. 47). 

A narrativa construída pelo sujeito, a maneira como ele se vê, a veracidade no 

enunciado sobre a identidade para Lejeune o torna verdadeiro. Assim como a autenticidade da 

narrativa, a relação de verossimilhança entre autor, narrador e personagem onde ambos se 

reconhecem na narrativa também se torna uma verdade no pacto autobiográfico, o qual a 

intenção é honrar sua assinatura. Segundo o autor, o leitor pode levantar questões quanto à 

semelhança, mas nunca quanto ao seu nome. Pois cada um preza pelo seu próprio nome 

(LEJEUNE, 2014). 

Para Lejeune, é impossível que coexista a vocação para autobiografia e a paixão ao 

anonimato no mesmo ser. Conforme Verana Alberti (1991), na autobiografia anônima falta o 

nome do autor, aquele que atualiza o pacto. Quem se dispõe a escrever sobre si, tem a 

pretensão de fixar-se no tempo, no lugar social que ocupa, quer ser notado. Ainda segundo 



28 
 

Lejeune, uma narrativa autobiográfica sem autor não se encaixa no gênero literário de 

autobiografia, uma vez que a autobiografia conta uma história datada e situada. 

A escrita de Boaventura Sousa situada no contexto religioso eclesiástico, propõe ao 

seu leitor o pacto/contrato de expor a mais “fidedigna” representação de sua vida e a 

exclusividade de informações sobre o início do movimento pentecostal no Maranhão. Para 

que houvesse a entrega do que foi proposto ao leitor, Boaventura aciona a memória na 

perspectiva de reconstruir o vivido, porém não em sua totalidade, pois o real é descontínuo 

Bourdieu (2006). As deformações, omissões, lapso de memória promovido pelos sucessivos 

retornos ao passado não invalidam o compromisso com o “real”. Bem como, a crítica de 

Pierre Bourdieu (2006) no texto Ilusão Biográfica não é descartada em nossa análise por 

concordamos com o autor ao afirmar que “[...] o relato autobiográfico se baseia sempre, ou 

pelo menos em parte, na preocupação de dar sentido, de tornar razoável, de extrair uma lógica 

ao mesmo tempo retrospectiva e prospectiva, uma consistência e uma constância... como a do 

efeito à causa eficiente ou final [...]”(BOURDIEU, 2006, p. 184). O sociólogo francês, sugere 

que a organização e totalidade da vida não segue uma linearidade de sucessivos eventos como 

narrado pelos sujeitos, no jogo de causa e efeito. 

Concordamos com Leonor Arfuch (2010) ao afirmar que a ordenação da 

autobiografia, o conhecimento da própria vida não supõe a univocidade, pois há revisionismo 

da vida. Como já abordado, através da escrita, o sujeito se permite o vaivém da narração, faz o 

rascunho de si e ao selecionar o que vai ser colocado em definitivo na escrita de si. Ele 

sintetiza e apresenta o que lhe convém, as superações, os atos heróicos, as conquistas e se 

(re)inventa no melhor contexto que é do seu interesse. Em narração autobiográfica como a de 

Boaventura Sousa, o cerne de sua escrita possui característica de efeito moral e espiritual por 

se destinar ao público leitor que o tem como sujeito que guardou os preceitos da AD e possuía 

autoridade eclesiástica para fazer admoestações. 

A narrativa apresentada por Boaventura Sousa (2016) é relevante para esse trabalho 

pela singularidade do sujeito que promoveu sua (auto) imagem como arquétipo de valores e 

modelo para membresia assembleiana. Além de colocar-se como remanescente dos anos 

iniciais do pentecostalismo no Brasil e no cenário maranhense. Como nos afirma Calligares, a 

escrita de vida requer que: 

[...] o indivíduo (seja qual for sua relevância social) situe sua vida ou seu destino 

acima da comunidade a que ele pertence, na qual ele conceba sua vida não como 

uma confirmação das regras e dos legados da tradição, mas como uma aventura para 



29 
 

ser inventada. Ou ainda uma cultura na qual importe ao indivíduo durar, sobreviver 

pessoalmente na memória dos outros - o que acontece quando ele começa a viver sua 

morte como uma tragédia. (CALLIGARES, 1998, p. 46) 

O fragmento acima descreve o contexto o qual Boaventura Sousa estava inserido, após 

ter desfrutado da longevidade, era do seu interesse e interesse da comunidade assembleiana 

que o fizessem viver por mais tempo, a “ilusão da eternidade” (ARFUCH, 2010). A escrita 

autobiográfica proporcionará maior duração do pastor na memória e no conhecimento 

histórico da AD, apesar de desfrutar de vida longa a morte de Boaventura foi concebida como 

perda irreparável por parte dos assembleianos. 

De acordo com a análise que Lígia Pereira (2000) fez da obra “O pacto 

autobiográfico”, Lejeune (2014) aponta cinco elementos fundamentais a biografia e 

autobiografia dos grandes homens: a lenda familiar, o relato de vocação, o exemplo, a 

apologia e a pequena história. A escrita de Boaventura se estrutura nos elementos acima 

citados, houve a preocupação em elencar estes segmentos de sua trajetória de forma 

indissociável da vida religiosa. 

A organização de sua autobiografia está dividida em quarenta e quatro capítulos 

sucintos, com recorrentes repetições, provavelmente não houve uma revisão do texto antes de 

sua impressão ou de maneira proposital para que não houvesse dúvidas sobre sua 

autenticidade, optaram por deixá-la exatamente da maneira que o pastor a escreveu. Assim 

como no pacto autobiográfico, a escrita de Boaventura é autodiegético, se comprometeu com 

seu leitor, sobretudo, seus familiares em falar sua verdade: “[...] tentarei transmitir este 

assunto com fidelidade a meus familiares [...]” (SOUSA, 2016, p. 15), linguagem em 

narrativa e assim como pressupõe Lejeune sobre a identidade do nome, o autor, Boaventura 

Sousa, possui seu nome estampado na capa do livro. Com ênfase no providencialismo divino, 

perseguições, preservação da doutrina assembleiana e triunfalismo da AD através da 

consolidação do patrimônio que construiu, Boaventura assim escreveu suas memórias. 

1.4.1 Lenda familiar: todos a serviço do santo ministério 

Em sua escrita autobiográfica, Boaventura Sousa já no primeiro capítulo, ao narrar 

sobre sua genealogia associa a expansão do pentecostalismo a família Sousa. O pastor 

assegurou em sua narrativa que por intermédio de sua família muitas vidas foram salvas, não 

apenas no Maranhão, mas em todos os estados brasileiros. 



30 
 

Boaventura Pereira Sousa nasceu na cidade de Araioses (interior do Maranhão), filho 

de migrantes, com descendência portuguesa. Seu pai, José Romão de Sousa precisou migrar 

com a família várias vezes por diversas cidades do interior maranhense, foi ao estado do 

Piauí, mas por conta da seca retornou novamente ao Maranhão juntamente com sua primeira 

esposa, Maria Alves Pereira Sousa, com quem teve doze filhos foram: Luís, Firmo, Estevam, 

Pedro, Boaventura, Raimundo, Euzébio, João, Maria Filha, Antônio, José e Matilde. Em 

1934, Maria Alves faleceu e José Romão casou-se novamente com Corina Alves de Oliveira 

com quem teve mais oito filhos: Bernarda, Maria, Francisca, José, Jonas, Elizeu, Daniel e 

Asenete. 

Como já mencionado, Boaventura Sousa é proveniente de um lar católico, em seus 

relatos afirmou o seguinte: “[...] em minha genealogia ficou claro que meus pais eram 

católicos praticantes, de tal maneira que os mesmos ajudavam os padres na celebração das 

missas e atos litúrgicos [...]” (SOUSA, 2016, p. 101). Para dar mais destaque a proximidade 

que seus pais possuíam com o catolicismo, o pastor afirmou que sua casa servia de 

hospedagem aos padres e seus acompanhantes. Porém, conforme narrativa de Boaventura, 

seus pais foram os primeiros da família a converter-se ao pentecostalismo, deixou todos 

surpresos com este rito de passagem. Pois eram católicos assíduos e devido a disputa no 

campo religioso entre o catolicismo e o protestantismo, era impensável um católico convicto 

aderir ao principal oponente da fé Católica, o pentecostalismo, uma vez que José Romão de 

Sousa, segundo Boaventura, era apaixonado pelo catolicismo e odiava o protestantismo. 

Nas palavras de Boaventura, um fator que contribuiu para a surpresa e admiração de 

todos em relação a conversão de seus pais foi que: “[...] eles não se comunicavam com 

protestante, e ainda os consideravam uma peste, mas repentinamente, passaram a ser 

protestante [...]” (SOUSA, 2016, p. 101). Sousa dá ênfase a conversão dos seus pais como 

algo que foge da compreensão humana, uma intervenção sobrenatural que mudou a ordem dos 

acontecimentos em torno de sua família, que o colocou no centro de um “projeto divino”, o 

qual o próprio Boaventura assegurou ter sido um milagre de Deus. 

Quando houve a conversão de seus pais, Boaventura e o seu irmão Estevão estavam 

viajando para o estado de Santa Catarina a trabalho. Retornou ao Maranhão próximo a 

comemoração da Páscoa, período de muita representatividade religiosa ao catolicismo por 

aguardarem as festividades com entusiasmo desde a Quaresma. Nunes (2021) nos apresenta 

que o período quaresmal corresponde aos quarenta dias de penitência antes da páscoa onde se 



31 
 

comemora a ressurreição de Jesus Cristo no Cristianismo. No judaísmo a páscoa é 

rememorada associada a libertação do povo hebreu do Egito. Mas voltando ao trabalho de 

Adailton Nunes, a páscoa é de intensa prática pedagógica aos católicos, onde se busca a 

mortificação da carne, se “[...] luta para vencer a si mesmo, os desejos e as paixões [...]” 

(NUNES, 2021, p. 48). O autor apresenta ainda que: 

[...] nos dias mais próximos à Páscoa, evitava-se barulhos excessivos, brigas entre 

irmãos e não desobediência aos pais. Qualquer estripulia, a criança poderia “virar 

bicho”; é o que se ouvia nas cidades do interior. Aos casais católicos, a relação 

sexual era evitada[...] no tempo de quarenta dias, a Igreja recomenda vigilância 

redobrada aos católicos e três práticas espirituais caracterizam o período. São elas: a 

do jejum, a da esmola e a da oração. (NUNES, 2021, p. 48-50) 

 

Como toda festa religiosa, na páscoa há o momento litúrgico que para o homem 

religioso caracteriza o tempo sagrado (festas periódicas) e “[...] representa a reatualização de 

um evento sagrado que teve lugar no passado místico [...]” (ELIADE, 1992, p. 63). Essas 

práticas também eram reproduzidas por José Romão de Sousa, mas após se converter deixou 

de realizá-las, a mudança do hábito quaresmal causou estranhamento em Boaventura. O 

pastor relatou que: “[...] uma área que nos deixou muito admirados, foi o fato de antes, meus 

pais se abstinham de serviços, logo na quinta-feira “santa”, logo após o meio-dia. Mas agora, 

como protestantes trabalhavam direto sem mais obedecer a doutrina católica [...]” (SOUSA, 

2016, p. 104). Esta foi uma das principais atitudes da família Sousa que despertou a atenção 

de Boaventura sobre a alteração de comportamento pós conversão. 

A conversão de Romão de Sousa, segundo Sousa (2016), ocorreu após realização de 

leituras comparativas da bíblia em versões católica e protestante. Sousa (2016) afirma que 

após “profundo estudo” da bíblia houve a adesão ao pentecostalismo, porém este relato 

suscita a seguinte interrogação: qual a verticalização desse estudo, se o próprio Boaventura e 

o Estevam Ângelo de Souza afirmavam que quando se converteram possuíam baixíssimo grau 

de escolaridade? Desde muito cedo tiveram que trabalhar para ajudar na renda familiar de 

numerosos irmãos. Boaventura assegura em seu texto autobiográfico: “[...] meus pais, mesmo 

ainda quando católicos, liam várias versões bíblicas diariamente e explicavam o texto lido aos 

filhos [...]” (SOUSA, 2016, p. 104, grifo nosso). É surpreendente um trabalhador rural do 

interior maranhense ter praxe de leitura diária e coletiva da bíblia, sobretudo, em várias 

versões. Primeiro por conta de sua jornada exaustiva de árduo trabalho, a inacessibilidade a 

tantas versões da bíblia, as dificuldades financeiras para adquirir tantos exemplares, embora 

fossem doadas essas versões ou mesmo emprestadas, partimos do pressuposto que não era tão 

habitual encontrá-las. 



32 
 

Na historiografia sobre as primeiras décadas da AD é recorrente a abordagem sobre a 

leiga liderança assembleiana. Lyndon Santos (2006) apresenta que a expansão do 

pentecostalismo ocorreu por meio de pregadores leigos e a ênfase na figura do Espírito Santo 

como batizador e doador de dons tornava o homem sujeito a sua manifestação e secundário a 

compreensão do sagrado. Gedeon Alencar (2012) ao argumentar que sobre o ethos brasileiro 

assembleiano afirma que pentecostalismo sueco-brasileiro se espalhou acompanhado pela 

migração nordestina ocasionada pela estiagem e se implantou de maneira autóctone e 

anárquica, porque é uma igreja de liderança leiga. Marina Corrêa (2012) ao abordar sobre a 

venda de exemplares de livros vindos dos Estados Unidos, assegura que apenas os padres 

sabiam ler a bíblia em latim e a população leiga possuía pouca leitura. Elba Mota (2013) 

afirma que as comunidades pentecostais eram dispersas, pobres, longínquas e o inexpressivo 

número de pastores e missionários abriu espaço para uma liderança leiga e feminina. 

Sob a ótica weberiana, a autêntica religiosidade congregacional para manter o poder 

precisa do leigo, leigo este, que muitas vezes não compreende o propósito de sua liderança, 

mas é responsável pelo processo de expansão da AD. Freston (1994) afirma que a AD se 

expandiu não somente pela ação planejada da liderança, mas também pelas mãos dos leigos, 

todos eram responsáveis por divulgar sua fé. “Sobretudo a imigração inter-regional. Cada 

crente que se desloca carrega consigo sua igreja para plantá-la no lugar onde vai morar. Não 

espera a construção de um templo, nem mesmo pela chegada de algum pastor [...]” (ROLIM, 

1987, p. 46). A relação entre sacerdotes e leigos é importante para atuação das práticas 

religiosas impostas sem que haja questionamentos e sejam obedecidas. Embora para Weber 

(2000) o próprio profeta ético e exemplar, também é um leigo que apoia sua posição de poder 

sobre os grupos de adeptos leigos. 

Os primeiros conversos passaram a participar ativamente dos cultos assembleianos por 

meio da oralidade, compartilhamento de testemunhos e os ensinamentos eram passados à 

membresia através de narrativas bíblicas. Conforme Cartaxo Rolim (1987): 

[...] os crentes falam nos cultos, ora pregando, ora trazendo seus testemunhos. Prega 

o pastor, prega o diácono ou o simples crente. Não denotam medo de falar em 

público, mas entusiasmo. Ser letrado ou não ter instrução, não é exigência. O que 

conta mesmo é a fé, cuja mensagem cada um procura transmitir. De costume, a 

pregação não é doutrinária. É antes uma fala simples, repisando sempre o poder de 

Deus, descambando frequentemente para o moralismo. (ROLIM, 1987, p. 43-44). 

O investimento na formação teológica de pastores ocorreu somente a partir do ano de 

1959 com a criação do Instituto Bíblico das Assembleias de Deus (IBAD) sob direção do 



33 
 

casal missionário, João Kolenda Lemos e Ruth Dorris Lemos, em Pindamonhangaba (SP). 

Desde o ano de 1943 era debatido a instituição do ensino teológico formal para a liderança da 

AD, porém houve muitas resistências por parte dos pastores em aceitar a ministração das 

aulas, argumentavam que a Assembleia de Deus seria uma “fábrica de pastores” (ARAUJO, 

2014). Os pastores atribuíam ao Espírito Santo a responsabilidade de conceder o 

conhecimento necessário para preleções bíblicas. O reconhecimento do IBAD pela CGADB 

ocorreu somente em 1973, segundo Silas Daniel (2004) a comissão de Educação Religiosa se 

reuniu oito vezes no período de 1971-1973 até a definição do reconhecimento. Posterior a 

criação do IBAD, em 1961 na cidade do Rio de Janeiro, foi fundado o Instituto Bíblico 

Internacional (IBP) por Lawrence Olson, missionário norte americano, este foi reconhecido 

pela CGADB no ano de 1975. 

No Maranhão, segundo Sousa (2016), até os anos iniciais da década 1970 não havia 

nenhum pastor nordestino com curso de Teologia. Na narrativa do pastor, o missionário norte 

americano John Peter Kolenda criou o curso Teológico Bereano (ARAÚJO, 2014) e o 

instituiu a partir da região Nordeste, com início no estado maranhense. Para que o curso 

pudesse começar, Boaventura e Estevam Sousa tiveram que persuadir os pastores contrários 

ao ensino formal de Teologia, muitos se recusavam em se inscreverem. Boaventura afirma 

que: “[...] não foi fácil começar, porque pra matricular 35 alunos, eu e Estevam visitamos 42 

cidades. Em algumas fomos mal recebidos, pois pastores e igrejas diziam: receberemos os 

irmãos como pastores, mas não com essa história de cursos teológicos!” (SOUSA, 2016, p. 

164). Nos relatos do pastor, quando enfim concluiu a viagem de recrutamento de pastores para 

fazer o curso, se sentiu desapontado em relação ao número de pessoas que conseguiram 

matricular. Contudo, ao comunicar para o missionário Kolenda a quantidade de inscritos foi 

parabenizado pelo norte americano, pois segundo Boaventura ele havia conseguido em pouco 

mais de dois meses o que J. P. Kolenda não havia conseguido em vinte anos com a Convenção 

Nacional. Desse modo, o curso Bereano foi fundado no Maranhão e através dele foi criado o 

primeiro núcleo da EETAD (Escola de Educação Teológica das Assembleias de Deus) no 

Nordeste. 

Desta maneira, alguns pastores passaram a ter contato com ensino teológico. Porém, 

Boaventura Sousa garante em sua narrativa que sua família se converteu através de acelerados 

estudos em diversas versões bíblicas, sem precisar de evangelização, sob atuação direta do 

Espírito Santo que os persuadiu a conversão e causou espanto na comunidade católica. 

Destaca que houve lamento por parte dos católicos devido a nova adesão de fé de seus pais, 



34 
 

em razão de seus familiares serem um dos mais devotos da região3. Interessante perceber a 

maneira como Boaventura conduz sua narrativa ao falar sobre sua família, os pronomes de 

intensidade que emprega quando se refere aos seus, a mais dedicada, mais devota, os mais 

procurados pelos padres faz parte da construção de sua trajetória familiar “exemplar”. Weber 

(2000) afirma que: “[...] um profeta exemplar mostra um caminho de salvação mediante seu 

exemplo pessoal [...]” (WEBER, 2000, p. 311). A apresentação de uma família comprometida 

com a vida espiritual estabelece uma relação de confiança com a comunidade a qual pertencia, 

havia no imaginário assembleiano que a ética cristã de Boaventura tinha fundamento na 

família que o tornava um homem respeitável e de reputação “inquestionável”. 

Na AD, Sousa (2016) afirma que sua família foi abençoada não somente com a 

salvação, mas também com o que ele denomina de “santo ministério”, no exercício do 

pastorado onde cita: José Romão de Sousa (pai), Estevam Ângelo de Sousa (irmão), João 

Pereira de Sousa (irmão), Raimundo Pereira de Sousa (irmão), Levi Câmara de Sousa 

(sobrinho), Semaías Saraiva Sousa (filho) Benjamin Sousa (Sobrinho), João Pereira de Sousa 

Filho (sobrinho), Jaziel Escócio Sousa, João Escócio Sousa, Paulo Farias de Vasconcelos, 

Telmí Farias de Vasconcelos e por fim, o próprio Boaventura Pereira Sousa, todos tiveram 

atuação pastoral dentro da AD. Apesar do número de familiares em cargo eclesiástico 

assembleiano, a família Sousa não teve força suficiente para desenvolver uma dinastia no 

Maranhão. Na capital, São Luís, após a morte de Estevam Ângelo de Sousa quem o substituiu 

foi José Guimarães Coutinho. Em Bacabal, o sucessor de Boaventura Sousa foi Francisco 

Raposo. Diferente da AD do Brás que formou dentro do Ministério de Madureira a dinastia 

dos Ferreira, bem como os Costa no comando da CGADB, os Alencar na AD de Bom Retiro, 

Malafaia na AD Ministério Vitória em Cristo (CORRÊA, 2012; FAJARDO, 2012). 

A família Sousa como precursora do ministério pastoral assembleiano, sobretudo, por 

ser herdeira do legado de Estevam que com sua morte abrupta e de grande comoção não 

conseguiram sucedê-lo na liderança que estava consolidada não somente como pastor 

presidente da AD em São Luís, mas como presidente da CEADEMA e fundador da rádio 

Esperança FM. Assim como os descendentes de Boaventura não o sucederam, somente um 

dos seus filhos seguiu o pastorado, Semaías Saraiva Sousa, foi indicado e autorizado por 

 

 

 

3 A família de Boaventura Sousa quando se converteu ao pentecostalismo residia na cidade de Magalhães de 

Almeida, localizada na microrregião do Baixo Parnaíba maranhense, leste do Maranhão. Fica a 408 Km da 

capital, São Luís. De acordo com dados do IBGE: www.ibge.gov.br. Acesso em: out. 2021. 

http://www.ibge.gov.br/


35 
 

Boaventura, embora não estivesse mais no comando da Igreja, pois já havia sido substituído 

pelo Pr. Raposo. 

Os dois pastores presidentes Boaventura e Estevão, o primeiro na AD de Bacabal e o 

segundo em São Luís tiveram liderança carismática, duradoura, forte contribuição no 

pentecostalismo maranhense e ambos saíram do poder sem deixar um sucessor de sua 

linhagem. Consideramos relevante utilizar a classificação de Marina Correa (2014), embora a 

autora esteja se referindo aos ministérios autônomos4, o quarto tipo de autonomia que a autora 

denomina de autonomia por disputa familiar contempla nosso trabalho, pois segundo Corrêa 

(2014) esta ocorre “[...] quando o pastor-presidente morre; ou, mesmo em vida, quer impor 

seu filho ou genro à liderança da igreja [...]” (CORREA, 2014, p. 255). O que não ocorreu 

com os irmãos Sousa que por mais influência local que tivessem para a prática do caudilhismo 

abordada por Freston (1994), o trabalho dos pastores mencionados têm em comum a 

gerontocracia, o que motivou a jubilação (aposentadoria) voluntária de Boaventura por 

entender que não possuía mais condições físicas para se manter à frente da AD. 

1.4.2 Um homem vocacionado e convicto de sua missão 

Boaventura Sousa apresenta em sua narrativa autobiográfica, o início de sua vida 

ministerial. O Pr. Boaventura não expôs suas qualidades como pastor, mas através do não dito 

é perceptível as adjetivações que atribuiu a si, em alguns momentos ele narrou suas 

insatisfações com os pastores da atualidade e apontou como lidava com algumas situações 

enquanto estava no exercício eclesiástico. Na sua visão enfatizou que um pastor não pode 

almejar o pastorado se ele possuir: falta de humildade para servir, falta de vocação e visar 

apenas posição social. 

Sobre a falta de humildade em servir, para posteriormente ascender ao cargo de pastor, 

Boaventura afirma que muitos aspirantes ao pastorado não começam nem como auxiliar de 

pastor e já querem ser pastores titulares. Em seguida afirma que na de década de 1940, 

temporalidade em que começou sua vida ministerial, os obreiros ajudavam os pastores na 

evangelização, visitas aos membros e se auto referência como exemplo, pois no início de sua 

vida pastoral foi auxiliar de professor de Escola Bíblica Dominical (EBD), realizou visitas em 

 

4 Marina Aparecida Corrêa aponta que os ministérios autônomos se utilizam da sombra da tradição da sigla AD 

para se emanciparem e trabalham com a ideia de continuidade para não perder a visibilidade institucional. Dentre 

os inúmeros ministérios considerados autônomos é possível destacar: AD Ministério de Madureira, AD de Bom 

Retiro, AD Vitória em Cristo, AD Fogo Santo, AD Ministério Boas Novas etc. Os quatro tipos de autonomia 

ministerial sugerido por Correa são: autonomia por expansão; autonomia por disputa de campo; autonomia por 

disputa teológica; autonomia por disputa familiar. 



36 
 

diversas congregações distantes, assegurou ter gozo em estar próximos a pastores experientes 

que transmitiam conhecimentos e visões sobre o serviço pastoral. Seguindo as argumentações 

de Boaventura Sousa é pertinente a colocação de Paul Freston (1994) quando aponta a 

hierarquia na AD para enfim chegar ao cargo de pastor: 

[...] tradicionalmente, um homem chega a ser pastor na AD, vencendo uma série de 

estágios de aprendizado: auxiliar, diácono, presbítero, evangelista, pastor. [...] O 

pastor é apenas aquele que chegou ao topo da escada, mas não se distancia do 

membro comum por uma formação especializada. A escada de aprendizado é um 

forte meio de controle social nas mãos dos pastores-presidentes. (FRESTON, 1994, 

p. 87). 

O sociólogo apresenta que embora o membro alcançasse o topo da escada, se tornando 

pastor, ele não se diferencia da membresia por não possuir uma educação formal, era mais um 

leigo liderando outras dezenas de leigos e ambos eram controlados pelo pastor presidente. 

Porém, como vimos, o pastor presidente em alguns casos estava inserido na dinâmica 

liderança leiga, o pastorado de Boaventura em Bacabal é exemplo de um leigo que chegou no 

topo da escada mencionada por Freston (1994), obteve obediência e controle social dos 

demais, mas não possuía conhecimento verticalizado em Teologia para se diferenciar deles. 

Correa (2014) afirma que o pastor presidente recebe na AD configuração patriarcal, há 

autoridade de mando sobre as pessoas e gera submissão. 

Para Sousa (2016) o pastorado era considerado um serviço no qual o pastor seria o 

primeiro a se dispor em servir a membresia, que não havia vocação nos pastores atuais, pois 

estes queriam apenas serem servidos. O historiador Martin Dreher (2015, p. 113) sugere que 

“[...] aqueles que anunciam a Palavra e administram os sacramentos são servidores de Deus e 

dos homens. Todo o seu “poder” consiste em servir [...]”. Realidade que destoa dos pastores 

assembleianos, em virtude de estarem cada vez mais inacessíveis, muito bem assessorados, 

com agendas para grandes eventos, poucos são os atendimentos à membresia e a programação 

local de sua congregação que em maior parte do tempo ficam sob a responsabilidade de seus 

auxiliares. São casos semelhantes a estes que Boaventura Sousa afirmava que não havia 

vocação, mas busca por status sociais. 

Para legitimar que havia vocação em si, Sousa (2016, p. 108) afirmou que foi no auge 

das perseguições que “aceitou” a salvação, ou seja, se converteu. O pastor tem uma narrativa 

ufanista ao relatar sua conversão, “na noite em que aceitei a Jesus como meu salvador, alguns 

irmãos sofreram perseguições, mas quanto mais sofriam, mas Deus aumentava o número de 

salvos [...]”. O discurso de perseguição na AD é recorrente desde os fundadores, Gunnar 



37 
 

Vingren e Daniel Berg, porém o que Boaventura (2016) apontava é que perseguição desde sua 

conversão se caracterizou como uma retaliação do “inimigo”, diabo, para impedir sua 

confissão de fé e o impossibilitasse de realizar o propósito para qual foi vocacionado, ser 

pastor. 

Interessante destacar que, embora estivesse uma força sobrenatural trabalhando para 

que as conversões não ocorressem, ela não foi forte o suficiente e teve efeito contrário, porque 

mais pessoas se converteram e o número de salvos aumentavam segundo relato do pastor. A 

necessidade de salvação conforme Weber (2000), é uma compensação futura onde um herói, 

ou um deus virá algum dia para colocar seus adeptos como merecem no mundo. Segundo a 

escatologia messiânica apresentada por Weber (2000), Deus responsabilizará a todos, a 

consequência para os pecadores será o sofrimento e aos piedosos será ver o reino messiânico. 

A carência de salvação do homem emerge não somente por uma questão religiosa, mas por 

conta de esferas sociais, econômicas e culturais, o benefício da salvação seria um alento 

àqueles que de alguma forma são negativamente privilegiados, uma vez que as camadas 

positivamente privilegiadas dificilmente sentem por si a necessidade de salvação (WEBER, 

2000). “Toda necessidade de salvação é uma expressão de ‘indigência’ e, por isso, a opressão 

social ou econômica é, por sua própria natureza, uma fonte muito eficiente de sua gênese, 

ainda que de modo algum seja a única [...]” (WEBER, 2000, p. 335). 

Desta forma, a salvação como único modo de viver as promessas de uma vida feliz é 

deslocada para dimensão supramundana (OLIVEIRA, 2009). Depois da salvação, o segundo 

passo é entender o propósito dela aqui no plano terreno, Boaventura afirma que compreendeu 

seu chamado para a evangelização de almas e assistência espiritual aos novos convertidos. 

Assegurou ter profundo amor pelas vidas que estavam perdidas precisando de salvação, sua 

convicção era que havia recebido a vocação de anunciar a mensagem salvífica. 

O conceito de vocação apresentado por Weber, a partir da concepção de Lutero no 

sentido tradicionalista religioso, produto da Reforma, possui conotação de uma tarefa 

confiada por Deus, engloba a abstenção dos deveres deste mundo e obrigações temporais 

concebidas como sinônimo de egoísmo para abordar vocação numa perspectiva externa de 

amor fraterno (WEBER, 2001). O teólogo Gustav Wingren ao analisar o conceito de vocação 

segundo Lutero, afirma que: “[...] a vocação é uma convocatória para trabalhar em favor do 

próximo [...]” (WINGREN, 2006, p. 87). Desta forma, para fundamentarmos a maneira como 



38 
 

Boaventura Sousa se colocou como um homem vocacionado para o serviço eclesiástico e de 

profundo amor pelos “perdidos” utilizaremos este conceito. 

 

Boaventura narra em sua autobiografia: “[...] eu sentia tanto amor pelos pecadores que 

às vezes não podia dormir. Orando e meditando na situação de um pecador que morre sem 

ouvir o evangelho [...]” (WINGREN, 2006, p. 87). Ao pastor, o amor é o mediador de sua 

ação em prol dos pecadores, o desejo de evangelizar para que todos fossem alcançados pela 

salvação e não perecessem (morressem) sem que antes ouvisse falar sobre, foi anterior a sua 

ordenação pastoral. Sousa (2016) afirmou que havia recebido uma profecia que Deus o 

enviara a lugares distantes para levar o evangelho às pessoas que estavam precisando de 

ajuda. Este não é um acontecimento raro dentro da AD, o receber profecias, pois a profecia é 

um elemento que compõe o mito fundante da AD, onde os já mencionados missionários 

suecos, Gunnar Vingren e Daniel Berg, receberam a profecia que determinava o Pará como 

destino para que pudessem evangelizar. 

É relevante pontuar como as narrativas de líderes, pastores, membros assembleianos se 

conectam a partir de símbolos, revelações, visões que construíram a fundação da Assembleia 

de Deus no Brasil. Da mesma maneira como os suecos narraram em seus diários que através 

de uma profecia eles vieram anunciar as “boas novas” aos perdidos. Boaventura Sousa (2016) 

afirmou em sua autobiografia que a predição de seu pastor, José Cândido, também se cumpriu 

em sua vida confirmando a (con)vocação que lhe foi ordenada. Ambos foram conduzidos por 

uma experiência sobrenatural, a influência das ações e vivências dos missionários fazem parte 

da memória coletiva e individual assembleiana, não é descartado que o imbricamento dessas 

memórias possam promover uma conexão com suas narrativas e por fim, confundir as 

memórias dos membros com a dos missionários, uma vez que são vistos pela membresia 

como um exemplo a ser seguido. O próprio Boaventura afirmou em sua narrativa 

autobiográfica que muitos pastores da atualidade imitam os pioneiros nas ações 

evangelísticas, seguem as pegadas dos pioneiros para o crescimento da Igreja. 

Interessante destacar que Boaventura Sousa não se colocava como um predestinado ao 

ministério pastoral. Embora Sousa apresentou em sua escrita autobiográfica sobre a profecia, 

predição que ele haveria de trabalhar evangelizando pessoas, Boaventura se coloca com um 

vocacionado. Pois dentro da AD é contestado corrente teológica baseada no Calvinismo 

pautada na predestinação, como abordado em capítulo posterior. A AD defende que o serviço 

da evangelização é uma responsabilidade individual e coletiva de cada membro e que a 



39 
 

omissão em anunciar o evangelho será cobrado no julgamento final. A orientação teológica da 

AD é pautada no Arminianismo que prega a salvação para todos. 

A referência aos pioneiros assembleianos é frequente na autobiografia de Boaventura 

Sousa, bem como a modéstia de assegurar que foi seus contemporâneos, porém não se coloca 

como tal. Fez a seguinte afirmação: “[...] não sou pioneiro, apenas fui um de seus 

contemporâneos por alguns tempos e participantes de muitas bênçãos de Deus concedidas a 

eles. Comecei a servir a igreja em um tempo muito próximo dos mais antigos pastores 

pentecostais brasileiro [...]” (WINGREN, 2006, p. 99) . Em outro momento afirmou: “[...] não 

sou pioneiro, mas vi e lutei com todas as dificuldades. Não sou pioneiro da primeira geração, 

mas carreguei um pouco da aflição de Cristo [...]” (SOUSA, 2016, p. 234). 

Relatou eventos que esteve com Daniel Berg, Cícero Canuto de Lima, Túlio de 

Barros, mas não há detalhes desses encontros com datas, lugares, pautas discutidas, 

identificações desses eventos, são lapsos de memória que ao mesmo tempo soam como 

autênticas, nos fazem supor que se trata uma memória adquirida através da leitura do jornal 

Mensageiro da Paz, por exemplo. As narrativas do Pr. Boaventura sobre os pioneiros em nada 

diverge sobre o que a história oficial da AD relata, sobretudo, o MP. Como assinante do 

impresso MP e antes de se tornar assinante, recebia fotocópia do impresso oficial da AD e 

informações sobre o que estava ocorrendo nas ADs através de cartas que recebia do pastor 

Francisco Assis Gomes, este foi articulador dos periódicos da CPAD, escreveu diversos 

artigos ao MP e a revista A Seara. Além de possuir forte atuação nas comissões das 

assembleias gerais da CGADB. 

Nas narrativas de Boaventura, não há relato de que esteve presente nas assembleias 

gerais da CGADB, nos MP analisados de 1963 a 1996 não há qualquer menção de Boaventura 

Sousa nas Convenções Gerais. O localizamos em eventos realizados em São Luís com tímida 

participação, seu nome é relacionado a oração de abertura ou leitura bíblica. Em Bacabal, os 

eventos que foram publicados no MP apresentam Boaventura apenas como o pastor 

responsável pela Igreja. Se realmente esteve presente nas Convenções Gerais, o próprio autor 

deixou de registrar nas suas memórias autobiográficas. 

Provavelmente as memórias sobre eventos de visibilidades nacionais e internacionais 

não foram consideradas por Boaventura Sousa relevante para registrar, ou, faria parte do 

volume II de sua autobiografia. Uma vez que se comprometeu a contar eventos que a história 

não divulgou. Nos seus relatos autobiográficos não há menção de viagem para fora do país em 



40 
 

eventos ou mesmo em outro estado, mas na memória fotográfica de sua autobiografia há 

registro do pastor em viagem a Israel em 1995 em companhia de Estevam Ângelo de Sousa, 

porém não tem referência se foi uma viagem em evento pela AD ou em passeio. Há registro 

de Boaventura recebendo título de cidadão bacabalense, honraria municipal de 

reconhecimento por sua relevância religiosa para a cidade que também não foi mencionada 

por Boaventura. 

O pastor buscou se apresentar como um alguém que se disponibilizou em cuidar, 

ensinar, aprender, ouvir seus liderados e mostrou-se preocupado com os chamados desviados, 

aqueles que por algum motivo se afastaram da Igreja. A estes Sousa (2016) endereçou uma 

carta intitulada de: prezado(a) irmã(o) fraco, desviado ou caído, o Senhor tenha misericórdia 

de ti. A carta contém inúmeras referências bíblicas, onde o pastor afirma o desejo de 

conscientizar o “desviado” em pontos que o ajudarão na vida espiritual e destaca que Deus 

ama o pecador, Cristo resgatou sua alma, o Espírito Santo o santificou e o renovou. Após 

mensagem introdutória o pastor suscita algumas reflexões ao seu destinatário como: por que 

não conservaste naquela posição? O irmão sabia que a concupiscência e o descuido te fizeram 

uma vítima? Desta forma Boaventura buscava promover encorajamento aos que haviam se 

afastado da igreja para se reintegrar. 

Como pastor, Boaventura buscou cumprir seu ofício com zelo pela doutrina e uma 

vida espiritual de entrega em cuidar de sua membresia para que cada um continuasse ligado à 

igreja. Ainda em sua carta aos desviados procurou persuadi-los a voltar para igreja 

argumentando que o lugar do fiel estava vazio, que os pecados serão perdoados e esquecidos 

por Deus. Elenca a batalha entre Deus e Satanás para impedir a salvação da alma dos 

afastados da congregação. Ao final da carta assegurava que aquele poderia ser seu último 

aviso, mas que Deus poderia usar outras pessoas para admoestar o membro novamente, porém 

pontuava que a salvação dependia somente do fiel que precisava fazer um esforço para vencer 

os obstáculos, pois forças ocultas o impediam de se reconciliar com o sagrado e motivava da 

seguinte forma: “esforça-te, vence os obstáculos e apodera-te da salvação”. Em despedida 

afirmava que estava ansioso pela salvação e que era o amigo que sempre orava pelo seu 

destinatário. 

Nas suas narrativas biográficas, Sousa (2016) relata a necessidade de visitas nos lares 

dos seus liderados, onde havia fracos na fé, os enfermos, os novos convertidos todos 

precisavam  de  assistência  pastoral  para  que  fossem  fortalecidos  e  “alimentados” 



41 
 

espiritualmente. Desta forma, Sousa (2016) assegurou que só penetravam na área pastoral 

quem fosse chamado, vocacionado e que demonstrasse amor aos pecadores. Mark Coppenger 

(2007) apresenta que “[...] é dever do pastor amar, resgatar, cuidar, guiar, vigiar e guardar sua 

ovelha. Não é dever do pastor impressionar outros pastores ou ganhar aclamação [...]” 

(COPPENGER, 2007, p. 57). Boaventura era contrário à profissionalização do ministério 

pastoral, na visão do pastor ninguém poderia aderir ao ministério por questões monetárias, 

mas por apreço a obra de Deus. 

Embora o pastor dê ênfase a vocação como evangelizador de almas, desbravador do 

pentecostalismo, construtor e ampliador de templos por cidades maranhenses, suas narrativas 

não o colocam junto a cúpula da Igreja com poder de decisão, os que determinam, que 

impõem, status sociais. Boaventura se coloca como servo da membresia e dependente da 

benevolência de Deus. Um homem que buscou na simplicidade ser exemplo aos demais e 

criticou os que usaram o pastorado como promoção financeira. 

1.4.3 O exemplo 

Na sua autobiografia Boaventura dedica um capítulo para pontuar exemplos de 

pastores que o inspiraram devido a sua entrega ao serviço da igreja. Nos seus relatos os 

pastores da primeira geração da Assembleia de Deus por serem destemidos na evangelização, 

por enfrentarem as ameaças e perseguições, por não se deixarem deter diante das retaliações. 

Segundo o pastor, os homens citados por ele são responsáveis por impulsionarem o 

desenvolvimento do pentecostalismo no Maranhão e servem de referência para geração 

futura. 

O pastor destaca como exemplo: João Jonas, missionário húngaro que atuou em parte 

do Maranhão, Piauí, Goiás, na cidade de Bacabal contribuiu na evangelização e na 

consagração do pastor Francisco Assis Gomes, primeiro pastor da AD bacabalense 

(ALMEIDA, 2017). Francisco Moises Garcia pastor atuante no interior maranhense, saiu da 

Igreja Presbiteriana Independente (IPI) e passou para AD. Para Boaventura estes eram 

modelos a serem seguidos por viajarem centenas de quilômetros evangelizando e cuidando de 

novos convertidos como se fossem seus familiares. O já mencionado Túlio Barros, Alcebíades 

Vasconcelos, Otoniel Alves de Alencar, esses dois últimos atuaram no Maranhão, também 

foram elencados por Boaventura. Vários outros nomes são citados como exemplo que na 

visão de Boaventura se fossem seguidos pela nova leva de pastores o Brasil e outros países já 

estariam evangelizados e a igreja preparada para o arrebatamento. 



42 
 

O discurso do retorno de Cristo para buscar sua Igreja e levar para si foi recorrente na 

narrativa do pastor, bem como a perseguição. Esta última é praticamente o cerne da 

autobiografia, assim como o batismo com o Espírito Santo que é um dos pilares da AD. A 

Igreja Primitiva, também é concebida como “[...] inspiração para o pentecostalismo, onde os 

mártires e as perseguições eram positivados e os motivavam a prosseguir na sua caminhada de 

fé e no crescimento espiritual [...]” (ALMEIDA, 2017, p. 23). Segundo Francisco Barbosa 

(2007), a AD resolveu ler toda a ridicularização e perseguição, transformando-a na luta do 

bem contra o mal e cresceu a partir daí. Elba Mota (2013) afirma que os assembleianos foram 

vítimas de perseguições tanto da Igreja Católica como das protestantes históricas. 

Alencar (2000) denomina a ênfase da AD na perseguição de teodicéia do sofrimento o 

qual transformam o escárnio em privilégio. Sousa (2016) assegura que a Igreja nasceu e 

cresceu em perseguição, mas que isso não impediu o progresso da AD, teve efeito rebote. O 

pastor associa a perseguição da AD às igrejas ao período Inquisitorial e no tempo dos 

imperadores como: Nero (64-68 d.C.), Domiciano (81-96 d.C.), Trajano (98-117), Décio 

(249-251) que perseguiram os cristãos. Segundo relatos bíblicos sobretudo as cartas paulinas, 

eram lançados para serem devorados por feras, queimados, todavia a Igreja não foi destruída. 

O exemplo do Apóstolo Paulo é bem emblemático aos assembleianos e citado por Sousa 

(2016) como milagre e modelo de perseverança. Antes como perseguidor da Igreja, porém 

não conseguiu destruir aos cristãos, foi transformado em evangelizador e segundo 

Boaventura, promoveu uma “explosão” evangelística. A perseguição é imaginada como força 

que impulsionou a expansão da Assembleia de Deus, como ação do mal em deter a 

“mensagem salvadora” para que todos fossem condenados ao inferno. 

Ainda conforme Alencar (2000) que faz a seguinte reflexão: 

 
[...] quem está perseguindo a mensagem pentecostal hoje? Os pastores formados em 

seminários (batistas, presbiterianos, etc.), os religiosos oficiais (na Suécia, os 

luteranos; no Brasil, os padres), os sábios (jornalistas), os poderosos (fazendeiros), 

os pecadores (bêbados, arruaceiros) [...]. (ALENCAR, 2000, p. 77). 

Alencar pontua estes sujeitos como responsáveis por perseguirem os membros da AD nos 

seus anos iniciais e no discurso assembleiano somente os autênticos cristãos suportam as 

perseguições. 

Sousa (2016) menciona que a paixão pelas almas fazia os pioneiros da AD selarem o 

seu testemunho de fé com o próprio sangue, além de muito jejum e oração para que houvesse 

uma resposta divina promovendo a conversão dos “pecadores” e conforme o pastor, Deus 



43 
 

usava até as pessoas não evangélicas para ajudar os pregadores para que todos ouvissem a 

mensagem, o efeito reverso como já mencionado. Boaventura cita casos de pastores que 

foram ameaçados e perseguidos como: Otaviano José dos Reis que teria sido açoitado durante 

oito horas em Bonsucesso, com quem Boaventura teria sido preso e também agredido, mas 

segundo o pastor o resultado desses atos é a sede da Assembleia de Deus na cidade. O 

segundo caso em Bonsucesso foi de um homem denominado por Boaventura de irmão 

Simeão que teve todos os seus pertences queimados, conforme narrativa do pastor durante as 

retaliações Simeão dizia: “[...] se Jesus sofreu por mim, porque não sofrer por seu povo?” 

(SOUSA, 2016, p. 110). 

A passividade em passar por situações que fazem alusão aos mártires dos primeiros 

séculos do Cristianismo é que potencializa a síndrome do perseguido mencionada por Alencar 

(2012). O autor aborda que ser membro da Igreja AD é ser igreja em todas as suas 

implicações, de passar pelas adversidades e sofrer por uma causa que na visão de seus 

membros não traria benefício algum no plano terreno, porém havia a esperança de uma 

recompensa no plano espiritual. Ao apresentar as diversas dificuldades enfrentadas pelos 

pastores, Boaventura relatou que ovos podres, urina, artigos putrefatos, vísceras de galinha e 

pedras eram lançados contra os pastores. 

Sousa (2016) apresenta na sua autobiografia sua primeira experiência com o que ele 

afirma ser perseguição: 

[...] em Juçatuba, município de Icatú, onde fui recepcionado com ovos podres e os 

recepcionistas eram 800 homens armados e um deles tentou tirar minha vida com 

um falcão Collins. Esta foi a primeira tentativa contra mim e a segunda foi mais 

perigosa, mas Deus me guardou, porque quando o chefe do grupo penetrou no salão 

com um revólver para nos atingir, fui obrigado a deixar o púlpito, fechar o colarinho 

da camisa dele, detonar pra cima a munição do revólver e jogar fora a faca dele e o 

convidei para ouvir a palavra de Deus[...] O resultado é que temos uma sede da 
Assembleia de Deus naquele povoado. (SOUSA, 2016, p. 197). 

Na narrativa de Sousa (2016) o motivo de centenas de homens para recepcioná-los 

ocorreu após orientação do padre local que teria afirmado que no momento o qual Boaventura 

estivesse realizando o culto, um bode preto comeria os católicos, bem como especulações 

sobre a bíblia que os assembleianos utilizavam e era identificados como crentes, o chamado 

livro de capa preta, era visto como mágico que fazia as pessoas a abandonar a fé católica e se 

converter ao protestantismo. 

Sobre este episódio Sousa (2016) afirmou que nenhuma estratégia para persuadir os 

ouvintes à conversão durante o culto funcionou, pois todos temiam ser devorados pelo tal 



44 
 

bode preto. Sousa (2016) relata o enfrentamento de luta corporal para se desvencilhar de arma 

branca, arma de fogo e de espancamento coletivo de 800 homens armados termina em 

livramento, conversão e em testemunho para os demais membros. Livramentos aos 

perseguidos, conversão dos perseguidores e o testemunho para contar o êxito da 

evangelização. Embora nesse relato seja visível a contradição, pois no primeiro momento o 

pastor Boaventura afirma que não houve conversão e posteriormente pontua ter ocorrido. 

Provavelmente a afirmação positiva ele quis se referir ao período em que atuou na cidade de 

Icatu, mas o pastor frequentemente reitera que o sofrimento vivido “vale a pena” e que toda 

luta a que foram submetidos será transformada no galardão vindouro e eterno. 

Além da violência física, o pastor relatou também dificuldades em alugar imóvel para 

morar com sua família quando era transferido para outros lugares. Boaventura foi migrante 

desde a infância primeiro por causa da seca, jovem precisou migrar por causa de trabalho e 

posteriormente, por causa dos constantes deslocamentos (transferência) que os pastores 

viviam. Ao se deslocarem às cidades que eram designados, os pastores eram alojados em 

casas pastorais, geralmente construídas no mesmo terreno que o templo das ADs, porém nem 

todas as cidades possuíam residências prontas para receberem o pastor e sua família. Quando 

não havia moradia, o eclesiástico alugava um imóvel, mas de acordo com a narrativa de 

Boaventura em algumas cidades maranhenses não era tão fácil aceitar um morador 

pentecostal, principalmente se o proprietário do imóvel fosse católico. O que fazia com que 

alguns pastores fossem morar em casa abandonadas. 

O pastor (SOUSA, 2016) relata que em certa ocasião fez uma viagem em visita aos 

seus membros e deixou sua família residindo em uma casa, mas quando retornou a encontrou 

em outra moradia, pois os donos do imóvel souberam que sua família era crente e pediu para 

que o desocupasse. Este episódio serviu para que Boaventura construísse não apenas templo, 

mas casas pastorais para que segundo ele, outros pastores não passassem pela mesma situação 

com seus filhos e esposa. Na cidade de Caxias, Boaventura construiu a primeira casa pastoral, 

assim como em Mata Roma, Timon e Paulino Neves. Muitas casas pastorais não tinham 

condições estruturais para receber os pastores e seus familiares, como exemplo, Sousa (2016) 

cita a casa pastoral em Redenção (atualmente Mata Roma), “[...] a primeira casa que morei, 

era coberta de palha, as paredes de palhas, as portas de palhas, no inverno era um açude [...].” 

(SOUSA, 2016, p. 203). É notório que as construções e reformas realizadas por Boaventura 

em templos e casas pastorais foram executadas por conta da necessidade que permeava sua 

vivência familiar e pastoral. 



45 
 

Ao abordar sobre os templos construídos e ampliados, Boaventura Sousa enfatiza o 

templo central da AD em Bacabal por sua relevância em seu ministério pastoral, por ser o 

maior da cidade e pelo expressivo número5 de fiéis que a AD tem dentro do município 

Bacabalense, porém essas construções de templo não se limitam apenas a este município. 

Boaventura realizou reformas e ampliações nos templos de Magalhães de Almeida, Caxias e 

Paulino Neves. 

Os relatos das dificuldades enfrentadas por Boaventura abrangem a educação dos 

filhos e a relação com os pequenos comerciantes nas cidades maranhenses. Sousa (2016) 

afirma que seus filhos foram impedidos de estudarem em escolas públicas por serem 

evangélicos, e assegurou que a maioria dos filhos dos pioneiros não tiveram acesso à escola, 

pois os pais não tinham condições de pagar escola privada. Comerciantes se negavam a 

venderem seus produtos, Sousa (2016, p. 234) afirmou que “[...] nem leite para alimentar os 

meus filhos eu podia [...]”. Sousa (2016) menciona que dos dez filhos que teve, apenas um fez 

o ensino médio por consequência da má alimentação. A aversão que o pastor apresenta por 

parte dos católicos aos assembleianos indica ser contínuos e diversos os embates, seja de 

forma sutil ou escancarada, da negação a venda de leite a violência física, ameaça de morte. 

Não diferente, durante as viagens evangelísticas o pastor relata que em algumas 

regiões eram impedidos de comprar alimento e consumia o básico que possuía, café e farinha: 

[...] quem gostaria de evangelizar muitos lugares durante 29 dias almoçando café 

com farinha e jantando farinha com café? Aconteceu comigo no município de 

 

5 Segundo dados do IBGE- Índice Brasileiro de Geografia e Estatística, o último Censo, 2010, aponta que a 

religião predominante na cidade de Bacabal é a Igreja Católica Apostólica Romana com 73.280 fiéis, com 

variedade de igrejas como: Catedral Santa Terezinha, matriz de São Francisco das Chagas, igreja de Sant’Ana e 

outras capelas. As igrejas evangélicas correspondem ao número de 17.822 segundo IBGE, porém neste 
quantitativo estão incluídas todas as denominações evangélicas: Batistas, Presbiteriana do Brasil, IURD, IMPD, 

Adventista do Sétimo Dia e AD. Mas o site da prefeitura de Bacabal, www.bacabal.ma.gov.br, destaca o culto 

evangélico praticado pela AD tanto no templo sede (Templo Central) como nas denominadas congregações 

(filiais) em praticamente todos os bairros da cidade, ou seja, por a AD ter maior adesão entre os bacabalenses os 

dados municipais a destacam como principal segmento evangélico, esse destaque pode ser tendencioso por conta 

do atual prefeito, Edvan Brandão, ser membro da AD, bem como alguns vereadores. As religiões de matriz 

africana não são citadas nos dados do IBGE, embora essas sejam presentes na cidade, sobretudo o Terecô. 

Conforme Fladney Freire (2018), a Associação dos Umbandistas em Bacabal realizou um levantamento do 

número de terreiros de Terecô no município em 2012, totalizando 46 Terreiros de Terecô e 1 Terreiro de Mina 

apenas na sede. Ao procurar a Secretaria Municipal de Cultura, Freire não encontrou nenhum registro sobre esse 

segmento religioso, assim como não é encontrado nos dados do IBGE. Provavelmente seja o que Freire sugere, 
que ao serem questionados sobre a religião os entrevistados se identificaram como católicos na pesquisa, o que 

legitima a porcentagem de mais de 70% dos bacabalenses como católicos. Apenas 48 pessoas afirmaram ser 

espírita ao IBGE. Conforme dados da AD de Bacabal apresentado no site da igreja, esta denominação totaliza 

15.000 assembleianos, 10.000 membros, ou seja, convertidos que foram batizados em águas, 5.000 congregados 

que ainda não desceram as águas para o batismo, distribuídos em 80 congregação, mas o site não especifica se 

esse número corresponde somente a sede do município ou inclui os povoados também. Disponível em: 

adbacabal.com.br; cidades.ibge.gov.br; www.outrostempos.uema.br. Acesso em: 12 out. 2021. 

http://www.bacabal.ma.gov.br/
http://www.outrostempos.uema.br/


46 
 

Humberto de Campos, no tempo que pastores não tinham direito de comprar 

alimentos em algumas regiões. Aquele foi um período de muitas bênçãos, salvação 

de pecadores, cura divina e batismo com o Espírito Santo, acompanhados da 

manifestação de dons espirituais. Eu e meu auxiliar João Ribeiro sofremos fome e 

sede durante 29 dias, o amor e a boa vontade dos irmãos uniram-se no trabalho de 

evangelismo e estudos bíblicos, fazendo com que o resultado fosse de bênçãos de 

Deus, com salvação de dezenas de pecadores. (SOUSA, 2016, p. 63-64). 

Interessante que na narrativa de Boaventura Sousa (2016), ele apresenta os episódios 

de privações alimentar ou mesmo de fome, mas logo em seguida afirma que era um “período 

de muitas bênçãos”, há um paradoxo na fala do pastor, fome e bênçãos parece não ser uma 

combinação coerente. Porém, podemos compreender a narrativa do pastor no sentido 

espiritual, onde ele tenta argumentar que fome e sede durante vinte e nove dias se tornaram 

irrelevantes diante do resultado alcançado na viagem evangelística, cujo principal objetivo era 

a “salvação de almas”, conversão de pessoas ao pentecostalismo. É notório também que o 

pastor frisa: cura divina, batismo com o Espírito Santo e manifestação dos dons espirituais, 

estes são considerados elementos básicos que caracterizam os assembleianos. Boaventura 

como eclesiástico que buscou se apresentar consoante ao que a AD prega e defende, menciona 

com frequência esses elementos que são particularidades da AD em sua autobiografia. 

Sousa (2016) afirma que enfrentou dificuldades até para realizar batismo em águas, 

este que promove a integração do congregado no rol de membros da AD, nos anos iniciais da 

AD era realizado em praias ou rios. Atualmente alguns templos já possuem piscinas ou 

tanques batismais para reservar o momento somente a sua membresia, mas segundo Sousa 

(2016) este já foi motivo de conflito, como o caso na cidade de Coroatá. “Eu efetuei batismo 

no município de Coroatá, em águas tão imundas, que, depois do batismo precisava passar 

álcool no corpo para tirar as sanguessugas que aderiam ao corpo das pessoas que entravam na 

água [...]” (SOUSA, 2016, p. 193). O simbolismo batismal que Mircea Eliade (1992) 

apresenta por imersão, também se caracteriza no rito de passagem e representa a morte e 

(re)nascimento de um novo homem que ao emergir faz a demonstração pública de uma “nova 

vida”. “O ‘velho homem’ por imersão na água dá nascimento a um novo ser regenerado.” 

(ELIADE, 1992, p. 112). Conforme o pastor, o padre da cidade assegurava aos moradores 

locais que o rio ou açude onde fosse realizado o batismo em águas iriam secar ou apodrecer, 

devido essa afirmação muitos proprietários não permitiam o batismo em sua propriedade. 

Nas viagens missionárias, ao chegar em cidades e povoados que já possuíam 

assembleianos a hospedagem dos pastores e de seus auxiliares estavam garantidas, caso 

contrário, Sousa (2016) relata que pastores se alimentavam de frutas do mato e dormia 



47 
 

próximo a cemitérios, pois lhes ofereciam maior segurança. Além da resistência dos 

habitantes locais em ouvir a mensagem evangelística que os pastores se dispuseram a entregar 

para que houvesse conversão, havia também que desconstruir a fala 6dos padres locais sobre 

os assembleianos para que os fiéis pertencentes ao catolicismo não os ouvissem ou os 

recebessem em seus lares. Sousa (2016) afirma que: 

[...] existiam lugares onde ninguém podia pronunciar o vocábulo culto sem se expor 

ao perigo de ser apedrejado[...] nesses lugares substituímos o vocábulo culto por 

reuniões de louvores ou palestras bíblicas. Naquele tempo os padres diziam ao povo: 

“cuidado com os camisas verdes ou comunistas”. Estes eram nomes dados aos 

crentes, pois nessa época, ser comunista no Brasil era um crime inafiançável. 

(SOUSA, 2016, p. 96). 

A recusa aos pastores, segundo relatos de Sousa (2016), ultrapassa os limites das 

lendas e histórias mirabolantes de bode preto, livro de capa preta ou seca dos rios e açudes. 

Ser associados a comunistas talvez seja aos pastores a atribuição que mais pesou, já que a AD 

foi favorável ao governo militar7, rechaçou o comunismo afirmando que suas ideologias 

feriam os princípios cristãs. Boaventura atuou apenas em cidades do interior maranhense, não 

liderou AD na capital do Maranhão, mas o temor e horror ao comunismo permeava os 

assembleianos nos municípios maranhenses, assim como na capital. Embora em alguns 

momentos os assembleianos não vivessem muito diferente dos “comunistas”, na 

clandestinidade, escondido no mato, perseguidos, reprimidos, reformulando seus vocábulos e 

buscando estratégias para fazer suas ministrações. 

Na busca por estratégias, Sousa (2016) afirma ter sido privilegiado em relação aos 

outros pastores por contas das várias profissões8 que exerceu e orgulhosamente exibiu 

emoldurada no seu relicário que possuía na sua casa contendo todas as ferramentas de 

trabalho e suas invenções, especialmente as luminárias que criou. Muitas delas o ajudaram a 

iluminar os cultos em locais onde não havia energia elétrica. Em seus relatos o pastor afirma: 

 

6 Boaventura Sousa (2016) afirma que: “[...] naquele tempo os católicos obedeciam mais aos padres do que os 

crentes obedeciam aos pastores. Que a doutrina de não facilitar nada para protestante era conhecida pela maioria 

e obedeciam religiosamente aos chefes religiosos.” (SOUSA, 2016, 46-47) segundo o pastor, a obediência 

inquestionável dos fiéis foram responsáveis por reproduzir o que os padres lhes ordenavam em repulsa aos 

assembleianos. 
7 Segundo Adroaldo Almeida, a AD assumiu posição favorável no ano de 1968, antes disso a postura da AD e o 

seu período MP, Mensageiro da Paz, foi de silenciamento sobre o cenário político do país. Importante ressaltar 

que a AD expôs seu apoio publicamente aos militares no ano em as medidas de combate ao comunismo foram 

duramente violentas e intolerante, sobretudo, com o Ato Institucional de Nº 05, onde prisões, cassações políticas, 
demissões de servidores públicos, suspensão de direitos humanos e fechamento Congresso Nacional todos 

legitimados pelo AI- 05. 
8 Boaventura Sousa trabalhou como: lavrador, oleiro, soldador, desenhista, reparador de máquinas, fotógrafo, 

carpinteiro, eletricista, ferreiro, contador, encanador hidráulico, serralheiro, marceneiro, flandeiro(funileiro) e 

adiciona a estas profissões o ofício de pregador do evangelho. (ver anexo X) 



48 
 

“[...] eu tive muita facilidade porque mesmo não sendo perito em todas, trabalhava em 14 

áreas profissionais diferentes e atendia a exigência de alguns proprietários[...] pedíamos 

permissão para fazer palestra sobre família.” (SOUSA, 2016, p. 86). A partir da contratação 

do seu serviço, Boaventura Sousa (2016) apresenta que aproveitava a oportunidade para 

evangelizar seu contratante. Interessante que a “falsa modéstia” de Boaventura Sousa não está 

só em afirmar que não era pioneiro da AD no Maranhão, mas que apesar de exercer quatorze 

profissões não era “perito”, ou seja, não era especialista e ainda assim atendia a exigência dos 

contratantes dos seus serviços. 

Além de ser beneficiado pelas profissões e utilizá-las para evangelização, Sousa 

(2016) afirma que as estratégias que surtiram efeitos positivos em sua vida ministerial foram 

como repentista, cantador de viola e contador de histórias de famílias. O pastor apresenta 

trechos de suas poesias que eram declamadas durante as evangelizações. 

Meus senhores e minhas senhoras, 

Peço a vossa atenção, 

Para ouvirdes nessa hora, 

Falar de renovação, 

E da graça de Jesus Cristo, 

O autor da salvação. 

 

Não sou um grande pregador, 

Que arquitetou este sermão, 

Mas foi um servo de Deus, 

Que obteve libertação, 

E hoje é salvo por Cristo, 

O autor da redenção. 

Rebusquei subsídios da homilética e da gramática, 

Da gramática e da retórica, na hermenêutica procurei, 

Preguei, preguei, preguei, 
Assim evangelizei, 

Depois no afã de declamar, 

Pus-me a homologar, 

E por último compreendi 

Que jesus morreu na cruz, 

Somente pra nos salvar. 

Se eu pregasse como sol, 

Mensagens cálidas, fulgentes e vitalizantes, 

Como raios perfilhantes 

Na noite fria emanante 

Ousasse falar como o sol, 

Dando avisos ao viajante, 
Fazendo estremecer a terra 

Mostrando que o homem erra, 

Relâmpagos fuzilando as trevas, 

Percorrendo o universo 

Onde habitam os perversos, 

Mas o nosso recurso, 

É crer em Cristo que não erra, 

Pelo contrário oferece perdão pois é autor da salvação. (SOUSA, 2016, p. 91-92) 



49 
 

Os repentes, os contos e poesias fazem parte da literatura nordestina, sobretudo do 

sertão nordestino. Provavelmente esta estratégia de evangelização tenha atraído pessoas para 

ouvi-la, mas o que chama atenção são algumas palavras rebuscadas para um pastor que não 

tinha formação e embora fosse autodidata a linguagem utilizada nos versos revela que 

Boaventura era um homem acima da média. Poderiam não ser compreendidos por sua plateia, 

porém o conteúdo é praticamente o mesmo, como se fosse um ciclo: o homem precisa se 

conscientizar do seu pecado, reconhecer que precisa de um salvador, se arrepender e confessar 

seus pecados para que haja salvação. concordamos com os autores ao afirmarem que: “[...] a 

salvação concedida não é apenas um livramento da condenação eterna – do inferno –, mas é 

uma transformação integral do ser [...]” (CHAVES; PICH, 2019, p. 06). 

Estes relatos autobiográficos de Boaventura Pereira Sousa são apresentados como 

eventos que a história, que a literatura assembleiana não contou. Em alguns momentos ele 

narra em primeira pessoa por ter acontecido com ele, em outros momentos apresenta nomes 

de pastores que relataram suas experiências diretamente a ele, ou, provavelmente em 

testemunho durante as ministrações para membresia, ou o próprio Boaventura leu essas 

histórias nos livros institucionais da AD, já que alguns são citados em sua autobiografia. Fica 

evidente em sua narrativa que o pastor se coloca assim como os demais mencionados por ele, 

como modelo de eclesiástico que enfrentou perigo, escassez alimentar, financeira, 

habitacional por acreditar no chamado para evangelizar “vidas perdidas” e conduzi-las à 

salvação. Como prova disso, Boaventura afirmou que os inimigos que se levantaram para 

impedir a expansão da mensagem salvífica não prosperaram, segundo ele, todos tiveram fim 

trágico. 

1.4.4 Apologia 

Como já mencionada, a autobiografia como toda a vida de Boaventura é centralizada 

em defender a fé cristã. A convicção de uma verdade absoluta, que triunfará sobre seus 

opositores são características da AD e segundo Alencar (2012), glorificar a Deus pela 

perseguição é uma postura apologética que se alimenta das polêmicas contra o catolicismo e 

demais igrejas evangélicas. Como já apresentado, a principal divergência com a AD foi a 

Igreja Católica que diante da significativa perda de seus fiéis reagiu de maneira contundente. 

As divergências e conflitos doutrinários com AD não se limitam apenas ao 

catolicismo. Ao afirmar que a AD nasceu e cresceu em perseguição, Boaventura nos faz 

elencar que o “nascimento” se deu por conflitos doutrinário com a Igreja Batista no Pará, 



50 
 

embora já houvesse igreja pentecostal no Brasil, a Congregação Cristã, o “novo” que estava 

surgindo era algo realmente novo aos brasileiros. Pois conforme Adriano Lima (2014, p. 44) , 

“[...] naquela época, a igreja Católica celebrava missas em latim, a Igreja Luterana, cultos em 

alemão, a igreja Anglicana, em inglês e a única igreja pentecostal da época, a Congregação 

Cristã do Brasil, celebrava seus cultos em italiano [...]”, a AD chegou se apresentando no 

idioma escandinavo se “aportuguesando” posteriormente, porém com ênfase em línguas 

estranhas. O idioma escandinavo provavelmente não causou tanto espanto por se tratar da 

língua de um país, representando uma nacionalidade, mas o batismo no Espírito Santo, cuja a 

manifestação visível ninguém entendia o que era falado, deve ter gerado estranheza nos 

ouvintes e curiosos. 

Para Adriano Lima (2014, p. 44), “[...] as igrejas protestantes e católicas perseguiram 

de forma veemente a ‘nova seita’ [...]”. Esse fato é fundamental para compreender a postura 

atual dessa igreja, rejeitando até ser incluída no movimento ecumênico (o que foi superado 

pelo catolicismo e em parte pelo protestantismo) (LIMA, 2014). A falta de interação da AD 

com outras denominações desde seu início a deixou isolada no cenário nacional religioso e 

assim se mantém por ser contrária9 ao ecumenismo. Além disso, AD possui divergências com 

as Igrejas que possuem a linha teológica calvinista, os conflitos entre as lideranças 

assembleanas a fragmentaram em inúmeros ministérios, ela busca firmar sua identidade no 

país que cada dia surgem centenas de novas igrejas. Para deslegitimar as novas denominações, 

a AD se utiliza da escatologia que para Lima (2014) é bem emblemática por a AD ter surgido 

quase no intervalo entre a Primeira e Segunda Guerra Mundial, tinha a AD muitos motivos 

para acreditar e pregar o fim. 

Mas a AD que nutre o discurso ufanista que triunfará no retorno de Cristo é a mesma 

que exulta e testemunha com a queda dos seus inimigos. Desta maneira, Boaventura Sousa 

apresenta em sua autobiografia o castigo daquele que lhes perseguiram. Como evidência de 

que estavam “certos” propagando e defendendo a fé, a vitória sobre seus inimigos veio de 

formas variadas. Segundo Sousa (2016) uma senhora que tentou imitar os assembleianos falar 

em línguas estranhas por brincadeira, teve convulsão e morreu com a língua exposta. 

 

 

9 Embora a AD seja contrária ao ecumenismo, Boaventura Sousa relata que por duas vezes foi convidado para 

pregar na Igreja Católica ainda na década de 1980, pelo padre Jacinto e Frei Solano. Sousa pregou na cidade de 

Pedreiras e em Bacabal com a permissão de Dom Pascácio. Em sua narrativa o pastor assegura que a convite já 

havia ministrado várias vezes na Igreja Católica e desta maneira conquistou a amizade do padre da cidade 

bacabalense e também o levou para participar de alguns cultos na AD. 



51 
 

O chefe da operação que levou presos pastores que evangelizavam na cidade de 

Bonsucesso poucas horas depois de libertá-los ficou paralítico. Em Coqueiro, Boaventura 

relatou que os inimigos buscavam feri-lo com pedaços de madeiras e ferro, mas quando 

pensavam em o atingir, eram feridos. Quando pensavam em queimá-lo com matérias 

inflamáveis, eram queimados. E ao tentar acerta-lo com facas, um dos inimigos foi a maior 

vítima. Segundo o pastor: “[...] Deus transtornou o pensamento dos inimigos em Coqueiro, de 

sorte que não aconteceu quase nada de anormal como eles programaram [...]” (SOUSA, 2016, 

p. 198). 

Elencar os efeitos contrários das “perseguições” sofridas pelo pastor e membresia da 

AD, legitima o discurso que o inimigo não prospera sobre “o povo de Deus”, escolhido, 

protegido que as afrontas contra esse povo são destruídas. Assim como os inimigos são 

atingidos como efeitos contrários, sofrendo as “consequências” por intentar contra os 

assembleianos. Estes por sua vez também passam a ter posição contrária diante das 

perseguições, pois ao invés de parar com os trabalhos evangelísticos, prosseguiram e 

testemunharam. De acordo com Gedeon Alencar (2000, p. 77): “[...] Eles são presos, 

apedrejados pelo padre, expulsos de casa por seus familiares, e, então, escrevem um artigo 

para o jornal [...]”. Em casos como pontua o autor, o relato, testemunho das perseguições 

ultrapassava os limites da oralidade entre a membresia, esses episódios eram publicados nos 

impressos da AD acompanhado por versículos bíblicos para legitimar os sofrimentos e 

motivar os membros. 

Sousa (2016) relatou que a forte influência do padre na cidade de Coqueiro o impediu 

de comunicar-se com as autoridades em São Luís para registrar sua prisão, perseguição e 

ameaça. Segundo Sousa (2016), por conta da autoridade do padre, não conseguiu postar carta 

no correio e nem telegrafar para o chefe de polícia. Porém, Deus havia respondido contra o 

padre Nestor Cunha, pois este foi assassinado dentro da Igreja Católica por um dos seus 

párocos. O pastor relatou que: 

[...] dos perseguidores do evangelho, nenhum foi bem-sucedido! Quanto aos 

mandantes da crucificação do pastor Antônio Prado, um morreu hanseático e o outro 

morreu queimado debaixo de um carro. o chefe que mandou prender ao pastor João 

Gualberto Alves morreu em estado de putrefação, de tal forma que ninguém podia 

chegar perto. [...] outro inimigo do evangelho em Magalhães de Almeida. Querendo 

aparecer perante os amigos, ajoelhou-se em frente do salão de cultos da Assembleia 
de Deus e disse: se o Espírito Santo baixar sobre essas carnes podres, quero que 

Deus mostre um sinal em mim, ou na minha família nestes três dias”. Três dias 

depois [...]. Ele, que ia dentro do barco, desceu para ajudar a empurrar e os roladores 

prenderam os pés dele, e esmigalharam dos pés as nádegas, três horas depois ele 

estava na eternidade sem Cristo. (SOUSA, 2016, p. 175). 



52 
 

Como consequência das perseguições e ridicularização do Espírito Santo, todos foram 

castigados segundo Boaventura Sousa. Porém, a punição mais cruel no relato do pastor é a 

morte sem o arrependimento e sem a salvação da alma, já que o castigo se torna “eterno”. O 

sofrimento por causa de Cristo, por amor a mensagem da salvação e aos pecadores foram a 

causa de os assembleianos se exporem ao perigo e almejam por uma “justiça divina”, uma vez 

que as autoridades locais do interior maranhense sofriam influência da autoridade papais. Em 

oposição ao castigo dos perseguidores, os assembleianos são revigorados por acreditarem que 

serão recompensados com vida eterna. 

Todas as vivências do sujeito Boaventura Sousa se desdobram sobre o pastor 

assembleiano que se dedicou durante sete décadas ao serviço eclesiástico e acompanhou todo 

processo de mudanças dentro da AD. Mudanças litúrgicas, patrimoniais, nos usos e costumes, 

e sobretudo no modo de ser assembleiano frente às explosões de novas igrejas. 



53 
 

2 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA E A CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE 

PENTECOSTAL ASSEMBLEIANA 

Neste capítulo, apresentamos os desdobramentos culturais e sociais que influenciaram 

a Igreja Assembleia de Deus a discutir sua construção identitária dentro do campo religioso 

brasileiro. Para tanto, evidenciaremos os eventos realizados com o objetivo de definir a 

identidade assembleiana, seus empenhos para o fortalecimento da doutrina pentecostal e como 

buscou firmar-se em relação aos outros segmentos evangélicos que surgiram posteriormente. 

Os eventos realizados para discutir sobre as construções identitárias assembleianas, 

são anteriores ao recorte temporal da dissertação (1963-1996). Desta forma, demarcarmos o 

ano de 1930, quando foi criada a Convenção Geral das Assembleia de Deus no Brasil 

(CGADB), órgão responsável pela representação e pela conservação das doutrinas dessa 

denominação. Este recuo temporal faz-se necessário para compreendermos a conjuntura 

sociocultural que antecedeu à padronização dos usos e dos costumes da Assembleia de Deus 

no Brasil. 

Interessa-nos contextualizar como o pastor Boaventura Pereira de Sousa buscou 

incorporar/reproduzir as doutrinas defendidas pela AD e o seu posicionamento frente às 

mudanças dos usos e dos costumes da igreja frente a expansão do neopentecostalismo que 

trouxe uma nova roupagem a liturgia e ao comportamento do fiel, influenciando assim 

mudanças de comportamento na AD. 

2.1 OS (DES)CAMINHOS PARA A CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE 

PENTECOSTAL 

A chegada da Assembléia de Deus (AD) no Brasil ocorreu nos anos iniciais do século 

XX e chegou ao Maranhão em 1920 através da atuação do colombiano Clímaco Bueno Aza. 

Em 15 de janeiro de 1922 houve a fundação oficial da Assembleia de Deus em São Luís, 

porém sem um templo, sem um local para as reuniões de culto. Reuniões essas que foram 

realizadas na residência do casal Propécio Lázaro Lobato e Ana Almeida Lobato (SILVA, 

2006). 

O início da AD na capital maranhense não difere da realidade assembleiana de outros 

estados tanto na zona urbana como na rural, com reuniões de pequenos grupos de pessoas nos 

lares. O chamado culto doméstico como era mais conhecido entre a membresia assembleiana 

foi o ponto de partida para abertura de templos. Em Belém do Pará, após as dissidências entre 

os pastores da Primeira Igreja Batista do Pará (PIBPA) e os fundadores da AD, Daniel Berg e 



54 
 

Gunnar Vingren, os jovens suecos foram expulsos da Igreja Batista e por ausência de templo, 

as reuniões foram realizadas na casa de Celina Albuquerque. Atualmente faz parte do senso 

comum dos membros e adeptos da Assembleia de Deus, a narrativa que a Igreja tem sua 

nucleação nos lares, ou seja, que o ponto de pregação10 “nasceu” através do culto doméstico. 

A AD em São Luís teve seu primeiro salão alugado no ano de 1924, neste local o casal 

Paulino Flávio Rodrigues e Isabel Florestal Rodrigues e Maria Oliveira foram batizados com 

o Espírito Santo. Este é o principal fundamento da doutrina pentecostal, cuja manifestação 

visível é o falar em línguas (glossolalia) baseada no livro bíblico de Atos dos Apóstolos, 

sobretudo no capítulo 2.1 a 4, o qual faz referência à descida do Espírito Santo. além de 

profecias, curas, maravilhas, evangelização e acreditam no Deus Trino (Pai, Filho e Espírito 

Santo). 

No cenário nacional, na segunda década do século XX, a AD se expandiu pelas 

regiões Norte, Nordeste e, unido a esse crescimento, surgiram algumas questões internas e 

externas relacionadas à unidade doutrinária e à identidade pentecostal. À medida em que a 

igreja crescia, houve a necessidade de realizar reuniões periódicas com os pastores brasileiros 

para esclarecer assuntos teológicos, administrativos e supervisioná-los. Pois, conforme a 

pesquisadora Marina Correa (2014), a institucionalização da AD no Brasil teve participação 

direta dos missionários suecos e causou descontentamentos em alguns líderes brasileiros que 

não tinham atuações nas decisões tomadas sobre o futuro doutrinário assembleiano. Ainda 

segundo Corrêa (2012): “[...] às igrejas filiadas da AD, espalharam-se por vários estados do 

país. Os pastores fortemente engajados começaram a construção de suas igrejas na capital e 

também a pensar em novos recursos organizacionais e padronizações dos trabalhos 

evangelísticos.” (CORRÊA, 2012, p. 97). 

Diante disso, segundo Isael de Araújo, surgia a necessidade de a liderança sueca 

realizar uma reunião geral com os pastores brasileiros para corrigir eventuais divergências, já 

que desde a fundação da AD o primeiro encontro com participação de pastores brasileiros 

ocorreu somente na segunda década do século XX, na Vila de São Luiz, no município de 

Igarapé-Açu, no Pará, nos dias 18 a 22 de agosto de 1921. 

 

 

10 Ponto de pregação: “local de culto fora do templo, geralmente em residências (sala, varanda, garagem, galpão) 

amplamente utilizado pelas igrejas pentecostais para a pregação do evangelho, principalmente as Assembleias de 

Deus, como ponto de partida para a abertura de uma congregação, podendo se desenvolver e atingir o status de 

igreja funcionando como um templo. O culto é dirigido por um obreiro chamado de “dirigente”, que pode ser um 

“auxiliar de trabalho”, diácono, presbítero, ou até pastor.” 



55 
 

Os principais assuntos tratados foram a evangelização, os esclarecimentos de pequenas 

dúvidas teológicas e o andamento dos trabalhos das igrejas representadas (ARAÚJO, 2014, p. 

81). É importante destacar que neste encontro o principal líder da AD, Gunnar Vingren, não 

estava presente, uma vez que por motivo de saúde precisou retornar à Suécia. Vingren 

regressou ao Brasil somente em janeiro de 1923. Nesta reunião foi substituído pelos 

missionários Nels Nelson e Samuel Nyström. No ano seguinte, 1924, Vingren e sua família 

mudaram-se para o bairro de São Cristóvão no Rio de Janeiro. 

Em 1926, ocorreu no Rio de Janeiro a primeira Conferência Pentecostal no Brasil, 

segundo Silas Daniel (2004). Essa foi a primeira tentativa de os missionários suecos reunirem 

a liderança nacional, mas não houve participação dos pastores brasileiros. Fizeram-se presente 

apenas os suecos que atuavam no Brasil, os quais destacamos: Gustavo Nordlund (Rio Grande 

do Norte), Otto Nelson (Alagoas), Joel Carlson (Pernambuco), Nels Julius Nelson e Samuel 

Nyström (Pará) e na Argentina Gunnar Svenson, além de A. P. Franklin da Suécia. Em agosto 

de 1929 após se reunirem novamente no Rio de Janeiro para realização de Escola Bíblica, 

dezembro do mesmo ano os obreiros brasileiros já idealizavam organizar uma Convenção 

Geral para tratar de questões divergentes com os missionários suecos. 

No ano de 1929 houve alguns conflitos interno e externo que abalaram as relações 

entres os líderes suecos e apontavam algumas evidências de divisões ministeriais. A começar 

pela divergência sobre o ministério feminino entre Gunnar Vingren, conhecido como líder 

nacional das ADs, e Samuel Nyström, pastor responsável pela AD em Belém do Pará. Esta foi 

a principal dissensão que culminou na separação ministerial de Vingren e Nyström, a qual foi 

relatada por Gunnar Vingren em seu diário: “[...] separamo-nos em paz, mas para não 

trabalhar mais juntos, nem com jornal ou nas escolas bíblicas, até o Senhor nos unir [...]” 

(ARAÚJO, 2014, p. 104). O resultado desta cisão foi o lançamento de um novo jornal, O Som 

Alegre, que começou a circular como órgão oficial e nacional da Assembleia de Deus ainda 

no ano de 1929 mensalmente. Logo, a AD passou a ter dois periódicos oficiais O Som Alegre 

impresso pela AD em São Cristóvão, a qual a redatora era Frida Vingren11, e o Boa Semente 

sob direção e gerência de Samuel Nyström em Belém. 

No ano seguinte, 1930, sob iniciativa dos pastores brasileiros ocorreu a primeira 

Convenção em Natal/RN. Neste encontro, a presença majoritária de brasileiros apontava que 

 

11 Frida Vingren usava o jornal O Som Alegre como principal ferramenta para defender o ministério feminino, 

além de divulgar eventos, evangelizações, comunicados, exclusão de membros, tradução de testemunhos e hinos 
encontrados na Harpa Cristã, hinário oficial da Assembleia de Deus. 



56 
 

haviam descontentamentos e reivindicações a serem feitas à liderança sueca. Segundo o 

historiador Maxwell Fajardo (2012), os pastores brasileiros estavam insatisfeitos com sua 

posição de apenas acatar as decisões tomadas pelos missionários suecos e já manifestavam o 

desejo de se envolverem nas questões administrativas da Igreja. Gunnar Vingren temendo 

uma possível cisão durante o evento, retornou à Suécia para solicitar a presença de Lewi 

Petrhus para pacificar possíveis conflitos naquela reunião. De acordo com Isael Moraes 

(2014): 

[...] Vingren convencera Pethrus e o presbítero da Igreja Filadélfia da importância da 

vinda do líder pentecostal sueco ao Brasil naquele momento alegando que havia 

sérias dificuldades entre os missionários e os pastores brasileiros e que, se não 

houvesse um entendimento, todo o trabalho seria dividido. (ARAÚJO, 2014, p.118). 

Como já abordado, na década de 1930 a AD estava centralizada nas mãos de duas 

lideranças suecas, Samuel Nyström e Gunnar Vingren, ambos usavam de suas influências 

junto ao corpo eclesiástico nacional para estabelecer a estruturação doutrinária e burocrática 

da Igreja. Porém, Nyström indicava ser o representante dos pastores brasileiros na busca por 

autonomia e, por sua vez, visava o apoio dos pastores nacionais para impedir a aprovação do 

ministério feminino, ao qual era contrário de forma incisiva. Este era o principal motivo de 

conflitos entre Vingren e Nyström. Vingren por sua vez se apresentava de maneira mais 

pacífica, buscava resolver as divergências com diplomacia e com o discurso de que tudo que 

fazia era pelo bem e harmonia da obra do “bom Mestre”. Também era recorrente em seus 

discursos os pedidos de oração à membresia assembleiana em seu favor. 

Nos escritos institucionais produzidos pela Casa Publicadora da Assembleia de Deus 

(CPAD) é apresentada uma narrativa de unidade e de fortalecimento da liderança 

assembleiana, principalmente após a criação da Convenção Geral das Assembleias de Deus no 

Brasil (CGABD). Porém, ao longo do desenvolvimento deste trabalho podemos observar as 

inúmeras dissidências e apontamentos para divisões dentro do corpo eclesiástico 

assembleiano. Podemos citar a circulação de dois jornais: Boa Semente (Pará) e O Som 

Alegre (Rio de Janeiro), ambos pertencentes a AD; no periódico do Sudeste, O som alegre, 

cuja redatora era Frida Vingren, ao divulgar os endereços das ADs nas demais capitais do 

Brasil. A redatora se recusou a anunciar o endereço da AD de Belém do Pará, a qual Samuel 

Nyström era pastor; a declaração de Gunnar Vingren afirmando que estava separado de 

Samuel Nyström, onde argumentou sobre a falta de humildade de Nyström. Em contrapartida, 

Nyström ameaçou deixar o Brasil caso Vingren aprovasse e instituísse o ministério feminino. 

Dentro das divergências entre Gunnar Vingren e Samuel Nyström havia as reivindicações dos 



57 
 

pastores brasileiros em terem autonomia e participação direta nas tomadas de decisões da 

Igreja. Os conflitos apresentados corroboram para desconstruir a narrativa de unidade relatada 

por pastores/escritores que pertencem à Igreja AD. Esses sujeitos não estavam neutros de 

interesses e influências na comunidade evangélica assembleiana. 

A CGADB, ao contrário do que afirma a narrativa oficial assembleiana, não foi criada 

como sinônimo de unidade e fortalecimento institucional, mas surgiu no momento de tensão e 

forte sinal de fragmentação eclesiástica e ministerial. Segundo Corrêa (2012), a CGADB “[...] 

surgiu como uma espécie de evento conciliatório entre os membros das ADs [...]” (CORRÊA, 

2012, p. 109). A “harmoniosa unidade” ou o “espírito de unidade” empregados nas 

publicações produzidas pela CPAD, são discursos que propagavam uma unidade inventada 

através da qual se buscava solidificar a Igreja e criar uma via para promover a união entre as 

ADs. Conforme Paul Freston (1994), a CGADB é um ponto fraco, pois não tem poderes para 

demitir ou nomear pastores, nem qualquer poder sobre as convenções estaduais. Logo, como 

endossado no primeiro estatuto12 da CGABD é coerente apontar que a sua criação foi 

relevante para mediar as dissidências, manter a “união” doutrinária e “[...] incentivar o 

progresso moral e espiritual das Assembleias de Deus [...]” (ARAÚJO, 2014, p. 212). 

Estavam movidos pelo discurso de unidade doutrinária, na tentativa de padronizar a 

conduta assembleiana, orientar os membros de como se comportar frente ao mundo secular e 

de distingui-lo das demais denominações13. A ocasião era oportuna para definir a identidade 

assembleiana fundamentada na doutrina pentecostal. A doutrina pentecostal baseia-se na 

terceira pessoa da Trindade, o Espírito Santo. Ele que conduz, capacita e “santifica” o 

indivíduo. 

Neste sentido, o historiador Eric Hobsbawn, enfatiza que as instituições têm como 

“[...] principal objetivo socializar a inculcação de ideias, sistemas de valores e padrões de 

comportamentos [...]” (HOBSBAWN, 1997, p.17). As regras estabelecidas forjaram a 

identidade dos membros, uma vez que os seus adeptos precisavam renunciar a si mesmos, as 

suas vontades, passavam pela desconstrução do “velho eu” para se refazer e viverem uma 

“nova vida” agora baseada em Cristo, guiada pelo Espírito Santo e fundamentada na Bíblia. 

12 O primeiro Estatuto da CGADB foi criado e aprovado no ano de 1946 em Recife, nesta ocasião a CGADB 

tornou-se pessoa jurídica e também proprietária da CPAD. Conforme Isael de Araújo, os nomes responsáveis 

pela criação do primeiro Estatuto Social da CGADB foram: Samuel Nyström, Cícero Canuto de Lima, Paulo 

Leivas Macalão, José Menezes, Nels Nelson, Francisco Pereira do Nascimento, José Teixeira Rego, Orlando 

Boyer e Bruno Skolimowski. 
13 Denominações como: Congregação Cristã do Brasil, Igreja Batista, Igreja do Evangelho Quadrangular Igreja 

Presbiteriana, Metodista, Assembléia de Deus Ministério Madureira etc. 



58 
 

Embora a membresia da AD, em sua maioria não sigam os comportamentos estabelecidos, no 

imaginário social deste grupo, são as representações incorporadas e reproduzidas por cada 

adeptos que contribuem para que a coletividade tenha a compreensão da importância de uma 

vida “santificada”. Conforme Baczko (1985): 

[...] Os imaginários sociais constituem outros tantos pontos de referência no vasto 

sistema simbólico que qualquer colectividade produz e através da qual, como disse 

Mauss, ela se percepciona, divide e elabora os seus próprios objectivos. É assim que, 

através dos seus imaginários sociais, uma colectividade designa a sua identidade; 

elabora uma certa representação de si; estabelece a distribuição dos papéis e das 

posições sociais; exprime e impõe crenças comuns; constrói uma espécie de código 

de “bom comportamento”, designadamente através da instalação de modelos 

formadores tais como o do “chefe”, o “bom súdito”, o “guerreiro corajoso, etc. 

(BACZKO, 1985, p. 309). 

A construção da identidade pentecostal expressava interna e externamente o 

pertencimento às doutrinas assembleanas, pois para esta denominação era importante criar 

uma representação coletiva e sectária dos seus membros. A AD, ao mesmo tempo que buscou 

estabelecer uma identidade que a definisse, se particularizou ao se inserir na contramão do 

que considerava religiosamente impuro, reprovável aos olhos de Deus e com possibilidades de 

manchar a conduta cristã. A distribuição de papéis entre os membros da igreja forma uma 

rede de apoio entre os assembleianos, onde cada um é responsável por si e por incentivar o 

seu “irmão” a desempenhar o papel de “servo bom e fiel”. O bom servo é caracterizado por 

aquele que obedece às lideranças, que vive em comunhão com os outros, se disponibiliza aos 

serviços da igreja, busca uma vida correta e irrepreensível em todos os segmentos. 

2.2 IDENTIDADE PENTECOSTAL 

A historiografia apresenta a AD fundada em Belém na primeira década do século XX, 

1911. Onde muitos a chamam de Igreja Mãe, pois através desta, outras igrejas surgiram sob os 

seus cuidados espirituais e eclesiásticos. Com a expansão da AD para outras capitais, em 1924 

Gunnar Vingren juntamente com sua esposa foram ao estado do Rio de Janeiro para dar início 

a evangelização e inauguraram no mesmo ano no bairro de São Cristóvão uma igreja. Com 

forte atuação de Frida Vingren, a consolidação assembleiana no estado carioca, sobretudo, nos 

subúrbios (Realengo, Bangu, Campo Grande, Santa Cruz e Marechal Hermes) aconteceu de 

maneira vertiginosa. A presença do jovem Paulo Leivas Macalão foi relevante nos trabalhos 

evangelísticos, que em 1929 fundaram o primeiro templo da AD em Madureira que ficou sob 

sua responsabilidade. Paulo Macalão ganhou visibilidade dentro da AD e tornou-se um dos 

principais nomes eclesiástico no país. (ARAÚJO, 2014) 



59 
 

As discussões acerca das doutrinas pentecostais emergiram na década de 1940, quando 

as possibilidades de cisão dentro da AD não eram mais uma ameaça e sim uma realidade, 

porém, não mais entre a AD de São Cristóvão versus a AD de Belém, as divergências 

circulavam em torno do surgimento dos chamados ministérios. Onde a Assembleia de Deus 

havia sido fundada pelos missionários suecos, Gunnar Vingren e Daniel Berg, passou a ser 

chamada de Ministério de Missão e a igreja fundada pelo pastor Paulo Leivas Macalão 

recebeu o nome de Ministério de Madureira, fazendo referência ao bairro carioca onde se 

originou. O crescimento da AD no Rio de Janeiro, promoveu dissidências doutrinárias que 

culminou na fragmentação da Igreja em ministérios. 

A fragmentação da AD em ministérios estava consumada e as comparações entre seus 

membros foram praticamente inevitáveis, uma vez que igreja de Madureira se afirmava de 

“verdadeira” Assembleia de Deus por ter sido fundada em solo brasileiro e a outra foi 

reduzida à "Igreja de Missão”. A narrativa de nacionalidade foi transformada em elemento 

para “autenticar” a brasilidade da AD de Madureira. Conforme a definição de Stuart Hall, 

“[...] a identidade nacional é também muitas vezes simbolicamente buscada na ideia de um 

povo ou folk puro, original [...]” (Hall, 2006, p. 55, grifos do autor). Ao questionar a 

nacionalidade da Assembleia de Deus, o sociólogo Gedeon Alencar argumenta da seguinte 

maneira: 

[...] A Assembleia de Deus no Brasil é Brasileira? Brasileiríssima. Ela pode não ser 

“a cara” do Brasil, mas é um retrato fiel. E um dos principais. É uma das sínteses 

mais próximas da realidade brasileira. 
Como o Brasil, é moderna, mas conservadora; Presente, mas invisível; imensa, mas 

insignificante; única, mas diversificada; plural, mas sectária; rica, mas injusta; 

passiva, mas festiva; feminina, mas machista; urbana, mas periférica; mística, mas 

secular; carismática, mas racionalizada; fenomenológica, mas burocrática; 

comunitária, mas hierarquizada; barulhenta, mas calada; omissa, mas vibrante; 

sofredora, mas feliz. É brasileira. (ALENCAR, 2012, p. 15). 

Ao analisar as peculiaridades das Assembleias de Deus, o emprego no plural é para 

englobar todas as ADs e ministérios, o sociólogo Alencar utiliza as adjetivações adequadas 

para descrever o âmago assembleiano. O argumento de nacionalismo suscitado para legitimar 

a AD de Madureira não soa de forma inusitada, por ter o seu fundador, Paulo Macalão, 

vínculos militares. Porém, havia a frustração do general João Maria Macalão pelo filho que 

não seguiu carreira militar, tornou-se presidente vitalício da Assembleia de Deus em 

Madureira. 

Paul Freston (1994) afirma que Macalão era de origem militar e conduziu a igreja com 

mão firme sob forte influência da familiaridade como nos quartéis, sobretudo, do cenário 



60 
 

político de autoritarismo que o país atravessava com advento do Estado Novo comandado por 

Getúlio Vargas, onde imagens, signos e símbolos cívicos foram explorados para consolidar o 

sentimento de nacionalidade. Para além desses instrumentos, o governo varguista utilizou a 

produção cultural em seu favor para conquistar as massas. Maria Helena Capelato (2003) 

apresenta que o cinema, o teatro, a música e as artes plásticas foram valorizadas durante o 

Estado Novo para exaltar o nacionalismo. Todavia, a valorização cultural não foi igualitária, a 

criação do Departamento de Imprensa e Propaganda (DIP) realizou censura nas produções 

culturais, atividades recreativas e esportivas que fosse contrária ao governo. 

Conforme Marina Aparecida Corrêa (2012), a AD de Madureira comandada pelo 

pastor Macalão foi a primeira cisão de ministério com autonomia, mas não foi o primeiro caso 

de pastor que saiu da Assembleia de Deus e fundou outra igreja. No ano de 1933, o pastor 

Manoel Higino de Souza foi desligado da Assembleia de Deus por aderir a doutrina 

calvinista14 que prega a predestinação, onde defende que a salvação de maneira nenhuma pode 

ser perdida, é incondicional, baseada na vontade de Deus. 

Na edição do jornal Mensageiro da Paz da primeira quinzena de dezembro de 1933, foi 

publicada seguinte declaração: 

[...] nós, pastores e cooperadores da obra do Senhor, reunidos em Natal para tomar 

conhecimento e examinar as causas que determinaram o rompimento de Manoel 

Higino de Souza e Ursulino Costa seus companheiros como ministérios depois de 

ouvirmos dele Manoel Higino de Souza mesmo que manteria integralmente os seus 

“pontos” resolvemos de comum acordo nos separar deles no ministério e comunhão 

bem como todos que tiverem comunhão com eles. Natal, 14 de outubro de 1933 

(MENSAGEIRO DA PAZ, 1933, p. 08). 

Na nota do periódico oficial da AD, Mensageiro da Paz, os pastores publicaram a 

exclusão de Manoel Higino de Souza e Ursulino Costa que não negaram seus 

posicionamentos e simpatia em relação a vertentes defendidas pelo calvinismo. Após seu 

desligamento, Manoel Higino foi responsável por fundar a Assembleia de Cristo, atualmente 

conhecida como Igreja de Cristo no Brasil. No ano 1936, Luís Higino Souza, ao ser 

considerado aliado do seu irmão consanguíneo15, Manoel Higino de Souza, também foi 

excluído da Assembleia de Deus. 
 

14 Calvinismo doutrina teológica que defende a eleição incondicional do povo escolhido por Deus predestinado a 

salvação. uma vez escolhidos, estes de maneira alguma abandonarão a caminhada cristã. A linha teológica e 

doutrinária aceita pela Assembleia de Deus é baseada em Jacob Arminius, conhecida como linha arminiana, a 

qual defende que Deus determinou, predestinou todos a salvação, sem exceção. Porém é necessário esforço por 

parte do homem, as suas ações são determinantes para a salvação ou condenação, ou seja, a salvação é 

condicionada. 
15 Consideramos necessário explicar por ser comum no meio evangélico as pessoas se chamarem de irmão, uma 
vez que acreditam serem todos filhos de Deus e automaticamente são “irmão na fé” fazendo entre si, um elo 

fraternal. 



61 
 

Em São Luís, Luís Higino, teve atuação relevante dentro da AD. Em 1932 foi enviado 

para presidir a igreja na capital maranhense, onde fundou a Convenção Estadual das 

Assembleias de Deus no Maranhão (CEADEMA)16. Em 1934 na cidade de Coroatá, no ano 

seguinte realizou pela segunda vez a convenção estadual na cidade de Pedreiras. No ano de 

1952 a convenção paraense reintegrou Luís Higino na AD de Belém, onde permaneceu até 

1963, ano de sua morte. 

Com a cisão entre a AD Ministério Madureira e a AD Ministério Missão, na década de 

1940, a estrutura institucional da igreja fundada pelos missionários suecos ficou estremecida. 

Uma vez que, oficialmente a igreja de Madureira se tornou independente, na prática já possuía 

autonomia, ganhou personalidade jurídica, mas continuou ligada a CGADB. Este 

desmembramento enfraqueceu a AD de Missão de forma quantitativa, em número de fiéis, e 

qualitativa, já que a Madureira era rígida no cumprimento das doutrinas. Por outro lado, a AD 

Missão foi compensada ao tornar a CGADB pessoa jurídica e com a criação da Casa 

Publicadora da Assembleia de Deus (CPAD). É importante ressaltar que somente em 1989 o 

Ministério de Madureira criou sua própria convenção, a Convenção Nacional das Assembleias 

de Deus no Brasil (CONAMAD). 

O mundanismo na visão dos pastores era uma ameaça à igreja. Portanto, as atenções 

dos líderes começaram a se voltar aos comportamentos dos membros e a comparação entre 

esses dois ministérios, Madureira e Missão, sobretudo após a publicação de um artigo no 

jornal Mensageiro da Paz impondo regras relacionadas aos adereços e vestes das mulheres. 

Este artigo foi motivo de calorosas discussões entre os pastores presentes na Convenção Geral 

de 1946 realizada na capital pernambucana, Recife. No texto assinado em nome do presbitério 

da igreja em São Cristóvão no Rio de Janeiro, dizia o seguinte: 

(1) Não será permitido a nenhuma irmã membro desta igreja raspar sobrancelhas, 

cabelos soltos, cortados, tingidos, permanente ou outras extravagâncias de 

penteados, conforme usa o mundo, mas que penteiem simplesmente como convém 

às que professam a Cristo como Salvador e rei. 

(2) Os vestidos devem ser suficientemente compridos para cobrir o corpo com todo o 

pudor e modéstia, sem decotes exagerados e as mangas devem ser compridas, 

(3) Se recomenda às irmãs que usem meias, especialmente as esposas de pastores, 

anciãos, diáconos, professoras de Escola Dominical, e dos que cantam no coro ou 

tocam. 
(4) Esta resolução regerá também todas as congregações desta igreja. 

 

16 CEADEMA é o órgão representante de todas as Assembleias de Deus no Maranhão pertencente ao Ministério 

Missão ligada a CGADB. É responsável por todas as Secretarias, Conselhos, Diretorias, comissões de ingressos, 

todos os assuntos burocráticos, registros de autorização, ordenado e desligamentos de pastores. Todo ano é 

realizada a Assembleia Geral Ordinária (AGO) para tratar das resoluções convencionais, a assembleia é 

comandada pelo pastor presidente que é eleito por votação a cada dois anos. 



62 
 

(5) As irmãs que não obedecerem ao que acima foi exposto serão desligadas da 

comunhão por um período de três meses. Terminado esse prazo, e não havendo 

obedecido à resolução da igreja, serão cortadas definitivamente por pecado de 

rebelião. 

(6) Nenhuma irmã será aceita em comunhão se não obedecer a estas regras de boa 

moral, separação do mundo e uma vida santa. 

(7) Estamos certos de que todas as irmãs que amam ao Senhor, Jesus cumprirão, com 

gozo, o que foi resolvido pela igreja. 

O Ministério. (DANIEL, 2004, p. 219) 

O rigor nas regras doutrinárias dirigidas especialmente às mulheres, por serem 

consideradas a parte mais fraca e mais tentada pela vaidade (DANIEL, 2004, p. 218), não foi 

bem recebido por todos os pastores presentes, alguns convencionais cobraram explicações da 

liderança da igreja de São Cristóvão, mas não houve pronunciamento a respeito. Otto Nelson, 

missionário que estava à frente da igreja que publicou esta resolução, não se manifestou e não 

assumiu a autoria do texto, embora os missionários suecos, Gunnar Vingren e Otto Nelson, 

fossem considerados os mais severos com as vestimentas. Não ocorreu apontamento direto 

sobre o responsável, o presbitério17 de São Cristóvão, ou seja, o coletivo, sem dar nome ou 

rosto foi responsabilizado por esta resolução. 

Nos escritos institucionais produzidos pela CPAD, sobretudo o já mencionado História 

da Convenção Geral no Brasil de autoria do jornalista e pastor Silas Daniel (2004), afirma-se 

que a resolução de São Cristóvão foi influenciada pelas críticas que a AD de Madureira estava 

fazendo à igreja da São Cristóvão, classificando-a de liberal e que sua doutrina era flexível. 

As identidades assembleanas foram construídas a partir das divergências doutrinárias 

oriundas com a fragmentação da igreja em Ministérios. Outrora, as divergências entravam em 

atrito direto com o catolicismo, mas à medida que a AD se expandiu pelo território nacional, 

as subjetividades não se direcionavam mais ao catolicismo, mas aos segmentos pentecostais 

que brotaram dentro da AD. As identidades emergiram nos jogos estratégicos de poder, 

concordamos com o posicionamento de Stuart Hall (2007) quando afirma que as identidades 

são criadas dentro e não fora do discurso, essas identidades precisam ser compreendidas e 

produzidas em locais históricos e institucionais. Ao serem construídas essas identidades “[...] 

são mais produtos da marcação de diferença e da exclusão do que o signo de uma 

identificação.” (HALL, 2007, p. 109). 

 

 

 

17 Na Assembleia de Deus presbitério fazem parte da liderança como conselheiros. Segundo Isael de Araújo, o 

presbítero na ausência do pastor ele desempenha funções pastorais: unge ministra ceia, batiza e na hierarquia 

eclesiástica é o penúltimo cargo a ser exercido pelo obreiro na sucessão das ordenações antes de ser consagrado a 

evangelista ou pastor. 



63 
 

O pluralismo religioso contribuiu para a demarcação do “efeito de fronteiras” e de 

alteridade, a dinâmica no meio interno do pentecostalismo era aprimorar os esforços para se 

afirmar e se diferenciar em meios ao chamado processo de protestantização (SANTOS, 

2006). Stuart Hall (2007) nos apresenta que em determinado momento os sujeitos são 

obrigados a se posicionarem e assumir suas identidades. Cabe-nos usar o conceito de 

identidade contrastiva de Roberto Cardoso de Oliveira (2003) que sugere a afirmação de um 

grupo diante de outro como meio de diferenciação. Segundo Oliveira (2003), é uma 

identidade que surge por oposição e que não se afirma isoladamente, os grupos se defrontam. 

Após a publicação da polêmica resolução de São Cristóvão, a Igreja fez uma nota de 

retratação, porém o missionário Samuel Nyström foi incumbido de redigir um artigo 

doutrinário aos assembleianos, o qual passou pela aprovação dos convencionais e foi 

publicado na segunda quinzena de janeiro de 1947. No texto, Nyström argumentava que o 

crescimento individual e coletivo da igreja acontecia pela intervenção de Deus que não 

era/seria por força nem por violência, mas que a santificação vinha pelo Espírito Santo e uma 

vez nascidos no Espírito não era preciso se exibir com vestido, nem com sabedorias, pois são 

acúmulos de vaidades. 

As discussões sobre identidade pentecostal foram colocadas em pauta novamente em 

1975, na Convenção Geral realizada em Santo André, São Paulo, quando buscaram oficializar 

as regras comportamentais aos membros, pois, como já mencionado, a primeira tentativa de 

“padronizar” os costumes que particulariza os assembleianos não fora aprovada. Diferente da 

primeira proposta de formalizar regras comportamentais à igreja, que foi rejeitada por conta 

do excesso punitivo direcionado às mulheres, a resolução de Santo André foi aprovada por 

unanimidade. 

Culturalmente explodiu no país o movimento da Jovem Guarda na década de 1970 que 

propagou entre a juventude fortes influências não apenas no estilo musical, mas no vestuário, 

acessórios e corte de cabelo (OLIVEIRA, 2011). A efervescência desse movimento trouxe 

abordagens sobre assuntos e comportamentos que eram vistos como tabus pela geração dos 

anos de 1960, tais como, “[...] as primeiras manifestações do corpo como fonte de prazer para 

os adolescentes, o amor, o namoro, os beijos, a minissaia e a dança tornaram-se elementos de 

transgressão dos valores moralizantes da época, dentro dos limites permitidos pela sociedade 

[...]” (AZEVEDO, 2009, p. 70). A difusão do rádio e televisão contribuiu para potencializar o 

engajamento juvenil e o consumismo de um leque de produtos divulgados entre seu público. 



64 
 

Associado à Jovem Guarda, o movimento feminista também estava em pauta e 

polarizou ainda mais o cenário político conservador do governo militar com o movimento que 

ficou conhecido como “Revolução Sexual”, o qual defendia o uso da pílula anticoncepcional 

como método contraceptivo. O corpo da mulher agora não era mais só para gerar filhos, ela 

passou a ter direito ao prazer e ao divórcio, posteriormente. Provavelmente as influências 

desses movimentos políticos, sociais e culturais colaboraram para que os pastores colocassem 

em pauta as discussões sobre os usos e costumes da AD. 

O debate sobre a moda implementada pela Revolução Sexual teve início ainda na 

Convenção de 1968 pelo pastor Sátiro Loureiro quando fez o seguinte questionamento: “[...] 

qual a atitude das Assembleias de Deus no Brasil em relação às minissaias e aos cabeludos 

que estão tentando invadir as igrejas? [...]” (DANIEL, 2004, p. 392). A minissaia foi 

rechaçada por ser considerada sensual, indecente, estava fora dos costumes assembleianos. As 

fotografias das jovens trajando saias e vestidos curtos foram proibidas de serem publicadas no 

Mensageiro da Paz, pois segundo o pastor Paulo Leiva Macalão era “[...] insinuações de 

crente inescrupuloso, usando esse meio para fazer proselitismo entre os crentes [...]” 

(DANIEL, 2004, p. 392). A edição do MP de janeiro do ano de 1969, afirmava que “[...] foi 

votada a condenação ao uso, por pessoa crentes, de minissaias, cabelos crescidos (por pessoas 

do sexo masculino, os cabeludos) e modas extravagantes [...]” (MENSAGEIRO DA PAZ, 

1969, p. 08). 

Na Convenção de Santo André, o texto contendo os “sadios princípios” dos 

assembleianos enumerava as seguintes abstenções: 

 
1) Uso de cabelos crescido pelos membros do sexo masculino; 

2) Uso de traje masculino parte dos membros ou congregados do sexo 

feminino; 

3) Uso de pintura nos olhos, unha e outros órgãos da face; 
4) Corte de cabelo por parte das irmãs (membros ou congregados) 

5) Sobrancelhas alteradas; 
6) Uso de minissaias e outras roupas contraditórias ao bom testemunho de 

vida cristã; 

7) Uso de aparelho de televisão, convindo abster-se, tendo em vista a má 

qualidade dos seus programas, abstenção essa que justifica, inclusive, por conduzir 

[o uso de televisão] a eventuais problemas de saúde; 

8) Uso de bebidas alcoólicas. (ARAÚJO, 2014, p. 883). 
 

Essa segunda resolução não difere muito da primeira publicada em meados da década 

de 1940, a qual se direcionava somente às mulheres por serem mais propensas a cair nas 

armadilhas das tentações e no pecado. O teor das abstenções foi mais brando, porém as 

mulheres continuavam como o alvo principal, a proibição ao uso de calças, minissaias, 



65 
 

maquiagens, cabelos curtos e alterar o formato das sobrancelhas foram terminantemente 

proibidas. Essas medidas foram tomadas para rechaçar os estilos que estavam na moda. 

Lilian Azevedo (2009) no seu trabalho sobre A construção nova da mulher nas 

revistas Querida e Claudia (décadas de 1960 e 1970) analisou as tendências que estavam 

sendo consumidas. Azevedo (2009) nos apresenta que a moda feminina era: cabelos curtos, 

leves e soltos emoldurando o rosto, perucas coloridas, vestidos acima dos joelhos, minissaia, 

sobrancelhas alinhadas, meias coloridas. A historiadora Adriana Oliveira (2011), que buscou 

trabalhar com a Jovem Guarda e indústria cultural, afirma que entre o público masculino 

predominou o cabelo longo, botinhas com salto e terno com quatro botões inspirados nos 

Beatles. “Posteriormente foram acrescidos roupas e acessórios extravagantes, calças boca de 

sino, acompanhadas de cinto, anéis enormes e óculos coloridos.” (OLIVEIRA, 2011, p. 86). 

Podemos perceber as influências que esses movimentos culturais tiveram na sociedade 

e como os indivíduos adotaram comportamentos que lhes foram apresentados através dos 

meios de comunicação e impressos. A identidade cultural é construída a partir de elementos 

externos ressignificados, mas nunca unificados ou singularizados, que estão em constantes 

processos de mudanças e transformações (HALL, 2006). Segundo Hall (2006), a identidade 

não é estável, está em andamento, é inacabada. É composta não de uma, mas de várias 

identidades. 

O mundanismo combatido pela Igreja se referia aos grupos urbanos que se 

apresentavam caracterizados das indumentárias que identificavam a representação cultural 

destes movimentos. Para os assembleianos, esses trajes não seriam apropriados por se tratar 

da não diferenciação do povo que “serve” a Deus e o que “não serve”. O bom testemunho 

estava no ser diferente, separado, naquele que é identificado como servo nas vestes, no falar, 

no simbólico. A doutrina pentecostal se moldava e buscava se definir sob influências externas, 

a forma de barrar a interação da membresia assembleiana com o mundo e os seus sistemas era 

criar fronteiras, limitar até onde seus membros poderiam ir. Os homens cabeludos e as 

mulheres de mini saias e cabelos curtos eram inaceitáveis, estavam corrompidos pelo pecado 

e não poderiam permanecer no “rol dos santos”. Esses conjuntos de códigos de condutas eram 

comuns ao protestantismo, havia uma concordância em termos da moral sexual e da estética. 

Não foi uma exclusividade dos pentecostais, mas a AD estabeleceu um padrão de vestimenta 

mais rigoroso que as demais Igrejas. 



66 
 

Além dos efervescentes movimentos culturais, a televisão também foi uma 

preocupação aos pastores. O aparelho que no futuro desumanizaria a humanidade segundo o 

pastor José Pimentel de Carvalho, causou divisão entre os convencionais no ano de 1968, uma 

vez que, alguns pastores já que possuíam o eletrônico no seu lar, defendia o uso moderado do 

aparelho. Era necessário ensinar como os membros deveriam usar a televisão sem corromper 

os “bons costumes” ou se desfazer do televisor. Com o impasse na discussão, o tema foi para 

votação e como a maioria dos convencionais eram contra o uso da televisão, em 1969 foi 

publicado no Mensageiro da Paz a seguinte determinação: 

[...] considerando os efeitos maléficos que os programas de televisão têm causado à 

comunidade evangélica, principalmente a família, a Convenção Geral resolveu 

aprovar a seguinte proposta: 

1) Os pastores e evangelistas da Assembleia de Deus no Brasil não devem usar 

aparelhos televisores; 

2) Os que já a possuem, devem desfazer-se deles até a próxima Convenção; 
3) Os obreiros devem recomendar às igrejas que se abstenham do uso de 

televisores; 

4) Os que possuem desfaçam-se dos mesmo a fim de evitar suspensão; 

(MENSAGEIRO DA PAZ, 1969, p. 08) 
 

A aprovação da proposta que proibiu o uso da televisão se resumia ao “cuidado” que 

os convencionais tiveram com as famílias assentadas. Este aparelho na visão dos pastores, era 

uma ameaça a “sã doutrina” da Igreja e poderia desvirtuá-los do caminho da salvação, pois 

conforme a corrente teológica Arminiana a salvação precisa ser preservada e conquistada 

diariamente. A displicência com os usos e costumes é considerada uma porta de saída dos 

caminhos da salvação. No item 1 da resolução de 1968, os primeiros mencionados são os 

pastores e evangelistas, para que servissem de exemplo aos demais. Cabe lembrarmos, que 

AD era composta por pessoas socialmente marginalizadas, que habitavam nas periferias com 

pouco ou nenhum poder aquisitivo suficiente para adquirir aparelho televisor, ainda que o 

número de consumidores da televisão fosse ascendente, a maioria desse público não 

correspondia aos assembleianos. É notório observar que a TV chegou ao Brasil em 1950, mas 

a discussão sobre o uso do aparelho entrou em pauta quase duas décadas depois, em razão da 

baixa aquisição do eletrônico entre os membros da AD. 

O perfil social dos membros da AD no Brasil em meados do século XX em sua 

maioria era composto por trabalhadores rurais e na zona urbana as condições 

socioeconômicas destes fiéis eram desfavoráveis para aderir eletrônicos como um aparelho 

televisor. Segundo Simone Bohn (2004), a renda dos pentecostais era no máximo de dois 

salários mínimos e quanto maior a renda, menor a proporção de o sujeito ter uma confissão de 



67 
 

fé. Caso se tornasse membro de algum grupo religioso, “[...] a probabilidade de ele não ser 

membro de uma religião não pentecostal é maior do que ele ser um fiel das denominações 

pentecostais [...]” (BOHN, 2004, p. 299). O nível de escolaridade também é um fator 

significante dentro da AD, pois conforme a análise de Bohn (2004), quanto maior o nível de 

escolaridade, menor a probabilidade de pertencimento à membresia assembleiana. 

Na primeira quinzena de janeiro de 1969 o MP publicou uma entrevista realizada com 

o pastor Joaquim Marcelino da Silva e ao ser questionado sobre o uso da televisão, respondeu 

que o aparelho era uma ameaça à Igreja, - este era o principal argumento utilizado pelos 

pastores para legitimar a proibição da TV -, que esteve orando a Deus durante três anos e teve 

sua oração respondida, quando das setenta famílias que possuíam o aparelho televisor, apenas 

três resistiam em usar o eletrônico, não se desfizeram dele apesar de terem sido castigadas 

pela desobediência. Segundo Roiz e Fonseca (2009), quando Joaquim Marcelino, começou a 

agir através das orações, o povo começou a vender seus aparelhos com facilidade e alegria.18 

Este era o sinal que Deus desaprovava o uso da televisão. 

No ano de 1971, foi formada uma comissão para estudar e elaborar um parecer sobre o 

uso da televisão na próxima Convenção Geral que foi realizada em 1973 na capital potiguar, 

Natal/RN. A comissão formada por: Alípio da Silva, José de Castro, José Antônio de 

Carvalho, José Gomes, José Eduardo Modesto, Pedro Neves e Francisco Assis Gomes, 

decidiram pela condenação do eletrônico. Os pastores que já possuíam aparelho televisor 

teriam que se desfazer dele, como já determinado na resolução de 1968. Porém, essa decisão 

não agradou a todos, alguns convencionais julgaram a proibição da televisão precitada, assim 

como fizeram com o rádio no ano de 1937. A Convenção foi contrária ao uso do rádio sob o 

argumento que as músicas mundanas poderiam contaminar o povo. 

O poder simbólico exercido pelos pastores era reproduzido como um cuidado 

necessário para evitar que seu rebanho sofresse um mal maior, que seria sair do caminho da 

“salvação”. Toda discussão estruturada na preservação da vida espiritual dos assembleianos 

reproduziu formas de dominação que inseriram os sujeitos no sistema de imposição da ordem, 

onde a cumplicidade entres os membros assembleianos e os pastores foi responsável para que 

a sujeição a que estavam submetidos não fosse percebida. A autoridade dos pastores na visão 

18 Segundo a divisão que Sérgio Mattos (2002) fez sobre o desenvolvimento da televisão no Brasil, no ano de 

1964 a 1975 foi denominada de fase populista, a programação principal era programas com auditório. Nesta fase, 

sobretudo, no ano de 1968 as vendas de aparelho televisores aumentaram consideravelmente devido a linha de 

crédito dada aos consumidores pelo governo. Em 1969 mesmo o eletrônico com valor de mercado em alta, a 

aproximação da copa do mundo na década de 1970 foi responsável para que o número de televisores disparasse 
no eixo Rio-São Paulo e chegou a 4 milhões de lares que equivale a 75 milhões de telespectadores. 



68 
 

dos fiéis não poderia ser questionada, pois foi constituída por Deus. Nesse sentido, a 

passividade de como as estratégias doutrinárias foram recebidas configura conformidade ou 

naturalização das determinações pastorais. 

Podemos observar que a televisão foi rechaçada pela maioria da liderança. Entre os 

mais influentes e resistentes estava Paulo Leiva Macalão que, mesmo com a chegada do 

televangelismo, manteve sua postura contrária ao televisor, afirmando que “[...] todo cuidado 

devemos ter para que os crentes permaneçam afastados desse meio de comunicação.” 

(DANIEL, 2004, p. 440). Para Macalão, o problema não estava nos televangelistas, estava no 

prejuízo espiritual que a televisão causaria nos fiéis. A expansão do televangelismo norte 

americano protagonizado por Billy Graham não foi suficiente para promover consenso entre 

os pastores sobre a televisão. A resolução de 1975, que proibiu o uso da TV, continuou em 

vigor até final da década de 1980 quando foi elaborado o plano de execução para o projeto 

Década da Colheita, que tinha como meta alcançar 50 milhões de crentes até o ano 2.000. 

Enquanto não atendia aos interesses da liderança assembleiana, a televisão foi 

proibida. Porém, visando a expansão da Igreja, a TV foi ressignificada como canal de 

propagação apologética para evangelizar os povos na última década do milênio. A tecnologia 

que outrora foi vista como responsável pelo enfraquecimento da doutrina assembleiana, 

passou a ser considerada como uma forte aliada na evangelização do país. Na reunião com o 

Comitê Mundial das Assembleias de Deus realizado nos Estados Unidos em 1989, foram 

estabelecidas para o Brasil as seguintes metas: 

1) Criar no Brasil uma Cadeia de Oração: três milhões de brasileiros orando 

pela Década da Colheita; 

2) Iniciar o ano de 1990 com um grande trabalho de evangelização, 

utilizando-se de todos os meios: jornais, rádios, televisão, folhetos, praças, telefone, 

casa em casa, hospitais, etc. com o propósito de chegar ao ano 2000 com cerca de 50 

milhões de membros; 

3) Formar novos obreiros; 
4) Implantar novas igreja; 

5) Enviar novos missionários. (DANIEL, 2004. p. 530). 

Acima no item 2, das metas estabelecidas ao Brasil, a televisão foi inserida como meio 

de evangelização, mas não foi executada pelos pastores. No ano de 1990 foi instituída uma 

Convenção Geral Extraordinária para tratar sobre a Década da Colheita, onde as metas foram 

reestruturadas contendo 18 itens que abordavam o trabalho evangelístico, porém nenhum 

citava a televisão como meio de evangelização. Os convencionais consideraram a oração, o 

ensino bíblico, o testemunho e a manifestação dos dons espirituais como suficientes para que 

as metas fossem atingidas. O resultado alcançado foi bem abaixo do planejado pela Década 



69 
 

da Colheita, pois segundo o Censo do ano 2000 o número de assembleianos no país era de 8 

milhões, no Censo realizado em 1990 esse número era de aproximadamente 2 milhões. O total 

de assembleianos bateu a casa dos 10 milhões, mas estava longe de atingir os 50 milhões 

estabelecidos na Década da Colheita. 

A liberação do aparelho televisor aconteceu somente em 1999, quando a Resolução de 

Santo André foi reformulada e flexibilizou o uso da televisão. Mas no ano de 1996, foi ao ar o 

programa “Movimento Pentecostal”, sob direção do diretor executivo, Ronaldo Rodrigues de 

Souza, da CPAD. A programação era composta por louvor, mensagem bíblica, milagres e 

testemunhos evangelístico. No ano de 2004, foi incluída na programação a mensagem do 

pastor José Wellington, presidente da CGADB, e divulgação de produtos da CPAD. Ainda em 

1996 foi solicitado ao ministro de comunicação uma rádio e um canal de televisão. Porém, 

com o decreto 1720 de novembro de 1995 que restringia as concessões de emissoras19, em 

2001 o presidente Fernando Henrique Cardoso concedeu apenas emissora de rádio em todo 

país. Diferente do governo de José Sarney que concedeu e outorgou 1.028 (rádio e tvs) no 

período de 1985-1989 (LIEDTKE, 2003). 

A Assembleia de Deus com seu caráter doutrinador viu o campo religioso se pluralizar 

com o crescimento vertiginoso das igrejas da terceira onda20 difundida pelos cultos 

televisionados que dão ênfase à Teologia da Prosperidade e a libertação das forças 

sobrenaturais que oprimem a humanidade. A felicidade que estava no porvir através da 

segunda volta de Jesus, agora poderia ser desfrutada no plano terreno com uma vida próspera, 

sem abrir mão dos seus adereços e vestimentas já que o mais importante era um coração 

generoso e puro diante de Deus. Desta forma, o neopentecostalismo e as questões 

socioculturais foram determinantes para que a AD mudasse sua doutrina. 

Mariano (2004), pontua que no final da década de 1990, o público assembleiano já não 

se restringia somente a camada mais baixa da população. A adesão ao pentecostalismo se 

estendeu à classe média, aos profissionais liberais, empresários e através desse meio a 

Assembleia de Deus Missão passou a ter maior visibilidade pública e apresentou uma nova 

roupagem nos seus usos e costumes. O rigor doutrinário que primava pela santificação e 

separação do “mundo” cedeu espaço para as moderações e bom senso. A tradição 

19 NETO, João Somma; CALEFFI, Renata; DIAS, Eduardo Covalesky. Política e Televisão: sistema de meios e 

concessões públicas no Brasil e na Argentina. Open Edition Journals, [S. l.], v. 10, n. 15, 2015. 

 
20 Segundo classificação de Paul Freston, a terceira onda corresponde ao surgimento das igrejas neopentecostais 

nas décadas de 1970 e 1980. Igreja Universal do Reino de Deus (1977), Igreja Internacional da Graça de Deus 

(1980) e Igreja Apostólica Renascer em Cristo (1986). 



70 
 

assembleiana não era mais um ponto fixo, formalizado, ritualizado que não sofreria variação. 

Assim como seu costume, como sugere Eric Hobsbawn (1997) não impede as inovações, mas 

este também estava em negociação com um novo cenário religioso, buscando elementos que o 

conectasse ao passado de privações. A Resolução de 1999 foi debatida no Encontro de 

Líderes das Assembleias de Deus (ELAD) e apresentou as seguintes atualizações: 

1) Ter os homens cabelos crescidos (1Co 11.14), bem como fazer cortes 

extravagantes; 

2) As mulheres usarem roupas que são peculiares aos homens e vestimentas 

indecentes e indecorosas, ou sem modéstia (Tm. 2. 9-10) 

3) Uso exagerado de pinturas e maquiagens- unhas, tatuagens e cabelos (Lv. 

19. 28 e 2Rs 9.30) 

4) Uso de cabelos curtos em detrimentos da recomendação bíblica (1Co 

11.6-15) 

5) Mau uso dos meios de comunicação: televisão, internet, rádio, telefone 
(1Co 6.12 e Fp. 4.8) 

6) Uso de bebidas alcoólicas e embriagantes (Pv 20.1; 26.31; 1 Co 6.10; Ef. 

5.15) [...] Hoje em dia, há igreja para todos os gostos, mas nós temos compromisso 

com Deus, com sua palavra e com o povo. O objetivo de conquistar as elites da 

sociedade em detrimento de nossos costumes e tradição não é bom negócio. Isso tem 

causado muitos escândalos e divisões e não levaram a resultados positivos. Somos o 

que somos. Devemos aperfeiçoar nossas estratégias de evangelismo e não mudar 

arbitrariamente os nossos costumes, pois isso choca com a maioria dos crentes. Criar 

novos métodos para alcançar pecadores, disso, sim precisamos, para que o nosso 

crescimento possa continuar [...]. (DANIEL, 2004, p. 581). 

A extensa Resolução de 1999 trazia ao lado de cada item a referência bíblica que 

serviu como embasamento para legitimar as restrições. A Resolução pontuou a pluralidade de 

igrejas, destacou que a evangelização da elite não poderia se sobrepor aos costumes 

assembleianos e apresentou a insatisfação com as críticas sobre o conservadorismo 

doutrinário como principal responsável pela falta do crescimento da igreja. Cabe ressaltar, que 

neste momento a liderança assembleiana já possuía conhecimento que a meta atingida no 

projeto da Década da Colheita estava muito abaixo do esperado, pois esta Resolução foi 

publicada em agosto de 1999, faltando poucos meses para a chegada do milênio. 

A Resolução afirmou ainda que mais de 85% dos pastores reconheciam a necessidade 

de preservação das tradições, costumes e identidade da igreja. Diante desse argumento surgem 

as seguintes reflexões: se 85% da liderança assembleiana reconheciam a necessidade de 

preservar os costumes, por que a Resolução de 1975 foi reformulada? Qual a força desses 

15% de líderes que defendiam a flexibilidade doutrinária da AD? Teria a CGADB falhado nas 

estratégias de evangelização ou a mudança doutrinária já era a estratégia? 

Podemos observar que as atualizações dos usos e costumes da Assembleia de Deus 

continuou se direcionando às mulheres. As restrições femininas no tocante às maquiagens, 



71 
 

cabelos, unhas e vestuários tiveram flexibilidade, porém de modos comedidos. Segundo 

Samuel Câmara (2005), “[...] a doutrina primava pela simplicidade apostólica, procurando 

instruir a todos quanto ao recato e à moderação nos vestuários e no uso de ornamentos, 

notadamente entre as irmãs, eram exortadas a vestirem -se como as santas mulheres de que 

fala a Bíblia [...].” (CÂMARA, 2005, p. 85). Na visão cristã, o mal estava no feminino, as 

mulheres que são responsáveis pela queda do homem. Logo, na guerra contra o pecado é 

preciso rechaçar o poder do inimigo pelo lado mais fraco, as mulheres. 

No item 1, os homens cabeludos continuaram proibidos. O uso de minissaia foi 

suprimido, mas se enquadrou no item 2, pois era considerada uma roupa indecente e 

indecorosa. Ainda no segundo item, roupas “peculiares aos homens” se refere ao uso de 

calça,21 a qual as mulheres também eram proibidas de trajar dentro e fora do templo, porque 

escandalizaria a igreja. No item 3, foi adicionada a proibição de tatuagens, pela primeira vez 

abordada oficialmente nos usos e costumes da AD. No item 4, o corte de cabelo feminino 

continuou restrito. O quinto item foi o mais liberal, já que em outrora o aparelho televisor era 

proibido em qualquer circunstância. O sexto item não sofreu alteração, o uso de bebida 

alcoólica permanece proibido. Foi retirado o quinto item da Resolução de 1975 que se referia 

às sobrancelhas alteradas. 

Na busca por diferenciação, a AD acabou se aproximando das denominações que ela 

criticava22 teologicamente, sobretudo as igrejas neopentecostais. A flexibilização para o uso 

de maquiagens, a TV como meio para o evangelismo, visão triunfalista e a aproximação com 

a política em outrora era inconcebível para a liderança da CGADB. A identidade instituída 

pela AD já não era mais uma referência aos outros e a para sua membresia, sua doutrina 

estava  se  fragmentando.  Michel  Pollak  (1992)  afirma  que  quando  a  identidade  é 

21 Na Convenção Geral de 1973, o pastor Rodrigo Santana, da AD da Bahia, apresentou a proposta que fosse 

enviada uma carta ao Ministro de Educação pedindo que as jovens assembleianas fossem isentas de usarem 

calças compridas em estabelecimentos escolares por conta de suas convicções religiosas. 
22 Como nos apresenta o trabalho de Jaime Delgado, a Assembleia de Deus critica a Congregação Cristã pela não 

coleta do dízimo, pois sem este a igreja não teria como se manter. Do Evangelho Quadrangular critica a falta de 

restrições dos usos e costumes, os cultos mais ritmados com palmas, danças, coreografias, cultos mais voltados 

para o público jovem. A Igreja Universal do Reino de Deus é criticada por sua ênfase a Teologia da 

Prosperidade, campanhas, uso exacerbado de rituais, alguns inspirados nas religiões de matriz africanas. Porém, 

a Assembleia de Deus como a Congregação Cristã, nos seus primeiros anos não coletava dízimo, seguindo o 

exemplo da Igreja do Evangelho Quadrangular afrouxou as restrições dos usos e costumes, visando a 

evangelização dos jovens promoveu os chamados louvorsões, culto com momento destinado somente a música 

evangélica sem pregações bíblicas, apresentações de coreografias, jograis e peças teatrais. Assim como a 
Universal do Reino de Deus, promove campanhas de orações em prol de algumas causas espirituais ou materiais, 

com a manifestação do Espírito Santo alguns membros rodopiam, sorriem, batem palmas, pulam, choram se 

assemelhando as manifestações das entidades nas religiões afros. DELGADO, Jaime Silva. Nem terno, nem 

gravata: as mudanças na identidade pentecostal assembleiana. 2008. Dissertação (Mestrado em Ciências 

Sociais) – Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, Universidade Federal do Pará, Belém, 2008. 



72 
 

suficientemente constituída e amarrada, ela não tem a necessidade de rearrumação diante dos 

problemas colocados pelos outros, nem na identidade coletiva, nem na identidade individual. 

A identidade da Assembleia de Deus estava se reformulando não por reivindicações externas, 

mas por insatisfações internas e como estratégias de alcançar novos públicos. 

2.3 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA FRENTE ÀS MUDANÇAS NOS USOS E 

COSTUMES ASSEMBLEIANOS 

As mudanças doutrinárias Assembleianas foram frutos de acalorados debates entre os 

pastores durante as Convenções Gerais. Como já apresentado, esses debates foram resultados 

das relações sociais da igreja com o meio externo, as influências dos movimentos culturais da 

década de 1960 e o surgimento das igrejas neopentecostais na década seguinte, 1970. Ao 

público assembleiano do final dos anos 1980, essas mudanças não promoveram impactos no 

dogma da igreja, mas para a geração conservadora dos anos de 1940, essas mudanças eram 

inconcebíveis. A igreja estava se descaracterizando, passando por um momento de 

desconstrução. 

Conforme Maxwell Fajardo (2012), a geração conservadora é representada pelos 

pastores que não abriram mão da tradição litúrgica e comportamental. Membros que viveram 

o rigor doutrinário assembleiano, o internalizaram, reproduziram e esperaram que os demais 

membros também os reproduzissem. Os campos de experiências, os acontecimentos 

incorporados, às práticas religiosas acumuladas ao longo da vida desses sujeitos (passado), 

serviram como parâmetro para um horizonte de expectativa na preservação dos “sadios 

princípios” da igreja. Muitos desses princípios demarcam diferença mais de cunho moral do 

que teológico (CERTEAU, 1982). 

Na transição doutrinária da AD, a geração conservadora precisou se reinventar frente 

às novas práticas dos usos e costumes e na preservação da identidade assembleiana como 

denominação. Exemplo disso foi Boaventura Pereira de Sousa, que foi ordenado pastor no 

ano de 1947, um ano após a polêmica resolução de 1946. Boaventura afirmou em sua 

autobiografia que quem conheceu a Assembleia de Deus nos anos 40 (século XX) não a 

reconheceria na atualidade, pois a diferença era gritante. Ou, se ele tivesse mudado para outro 

país, ao retornar para o Brasil não reconheceria a AD. Pois, segundo ele, a AD mudou em 

todos os sentidos, mas a mudança que mais chamou atenção do pastor está relacionada ao 

traje e comportamento social dos assembleianos. 



73 
 

Boaventura Sousa (2016) afirmou na sua narrativa que as ADs do Nordeste ainda 

preservavam algumas aparências com a igreja de meados de 1940, mas que as Assembleias de 

Deus do Sul e Norte estariam prestes a colocar imagens no interior dos templos. O pastor se 

referia às igrejas nordestinas como conservadoras dos costumes dos anos iniciais da AD. Essa 

preservação dos costumes remete à recusa ao pastorado feminino, preservação ao 

patriarcalismo, ao espaço comandado por homens e à liturgia. O que Paul Freston (1994) 

denominou de ethos sueco nordestino. 

As principais diferenças elencadas por Boaventura Sousa se referem às indumentárias 

das mulheres, às perseguições e às mensagens apologéticas. 

As mulheres se pintam da cabeça aos pés, os homens usam cordões e muitas modas 

que não existiam nas Assembleias de Deus. A dança faz parte da liturgia de algumas 

Assembleias de Deus, a Harpa Cristã foi substituída por CDs e a Bíblia por celular. 

Nos últimos tempos tenho viajado pelo muito no Brasil, e tenho visto que o 

Maranhão, ainda mantém um pouco dos princípios pentecostais. (SOUSA, 2016, p. 

235). 

Nas colocações de Boaventura Sousa (2016) é notória a semelhança com as 

Resoluções de 1946 e de 1975, as quais se direcionam às mulheres e à rejeição ao uso de 

tecnologia, do rádio e da televisão. Ao relatar a substituição da Harpa Cristã, hinário oficial 

das Assembleias de Deus, o pastor busca apresentar que as tradições assembleanas estão 

caindo no esquecimento da igreja. A execução dos três hinos na abertura dos cultos nas ADs, 

transmite princípios que compõem e afirmam a identidade assembleiana já que algumas letras 

foram compostas pelos missionários e pastores dos anos iniciais da AD e vários versos e 

estrofes fazem exaltações à trajetória dos assembleianos. Sousa afirma que: “[...] no princípio 

as Assembleias cantavam somente hinos da Harpa Cristã. Atualmente são obsoletos e 

substituídos por hinos que não sabemos a origem [...].” (SOUSA, 2016, p. 240). 

Para o historiador Maxwell Fajardo (2012), o abandono dos hinos da Harpa Cristã é 

um confronto ao culto-padrão assembleiano, embora esses cânticos sejam entoados somente 

nos momentos iniciais. O canto dos hinos é simbólico para a “preservação” da liturgia da AD 

em diversas áreas: santa ceia, batismo, culto evangelístico e áreas que não fazem parte do 

culto como os ritos de passagem: casamentos e funerais. Assim como a bíblia, cada membro 

possui seu hinário e o leva para a igreja. Emílio Conde (1982), afirma que nos primeiros anos 

de atividade da Assembleia de Deus, o hinário utilizado era salmos e hinos comum às várias 

igrejas evangélicas, mas que devido à doutrina específica da AD, houve a exigência do uso de 

“[...] uma hinologia pentecostal. Pouco a pouco, os valores intelectuais foram surgindo e 



74 
 

apresentando a expressão poética da crença comum das Assembleias de Deus.” (CONDE, 

1892, p. 75). 

 

A aversão de Boaventura Sousa ao uso de CDs e playback, se legitima por considerar 

uma falta de preservação dos costumes da igreja. Ademais, os hinos de origens 

“desconhecidas”, como afirma o pastor, absorvem o tempo de pregação e são canções de 

alguns autores são de “vias espúrias”. Para o pastor, os hinos da Harpa informam uma “linda” 

história, história da Assembleia de Deus e personagens bíblicos, edificam e foram compostos 

para exaltação de Deus. Segundo Fajardo (2012), os chamados “hinos avulsos”, os que não 

estão inclusos na Harpa Cristã, se estendem para além da tradição. Estes “hinos avulsos” 

fortaleceram o mercado do movimento gospel e através dele, danças e coreografias foram 

aderidas pela AD. 

Na narrativa de Boaventura Sousa (2016), ele pontuou também críticas ao número 

excessivo de vocais e grupos de louvor. Para ele, “[...] em alguns lugares não existem mais 

igrejas, porque as igrejas se transformaram em vocais, e seus filhos em coreógrafos e 

dramatizados [...] e quanto mais for sacudida a música, tanto mais a igreja se mostra 

emocionada.” (SOUSA, 2016, p. 241). O estranhamento do pastor coloca em evidência as 

transformações que as ADs passaram, outrora coreografia e dramatização estariam totalmente 

reprováveis como parte da liturgia dos cultos assembleianos, para além de ser considerado um 

entretenimento, que tira o foco o qual o culto se propôs fazer, estreitar a relação com sagrado. 

Tira a ênfase dos ensinamentos através da exposição bíblica. 

O uso da bíblia e sua leitura é para AD um momento de reverência, por isso durante a 

primeira leitura nos cultos, todos ficam de pé e em silêncio. A bíblia é componente da 

padronização do “autêntico” assembleiano, pois além de suas doutrinas serem fundamentadas 

nela, a vida cristã é centralizada na leitura bíblica considerada como "alimento espiritual". A 

troca da bíblia impressa pela bíblia eletrônica causou incômodo no pastor, assim como muitos 

outros têm resistência em usá-la e fazem sermões para que cada membro carregue sua bíblia. 

No discurso da AD, a bíblia é a espada do cristão na batalha contra o pecado. A representação 

social do pentecostal é o fiel portando um exemplar da bíblia. Apesar da pouca ou nenhuma 

alfabetização dos assembleianos, muitos foram alfabetizados através da bíblia tentando lê-la. 

O própria Boaventura (2016, p. 244) afirma: “[...] antes poucos crentes sabiam ler, mas todos 



75 
 

possuíam suas bíblia e lições bíblicas23, hoje poucos crentes levam a bíblia para os cultos 

[...]”. No nosso trabalho de monografia, Trajetória e ministério do pastor Boaventura Pereira 

Sousa na Assembleia de Deus em Bacabal (1963 – 1996), observamos a baixa escolaridade 

dos pastores a partir da análise das Cartas de Mudança24 emitidas, nas cartas manuscritas é 

comum encontrar erros ortográficos e grafia com muita dificuldade. 

Ao mencionar o Maranhão como um dos poucos estados que mantêm os “princípios” 

pentecostais, Boaventura Sousa certamente se refere às Assembleia de Deus do Ministério 

Missão, sobretudo, as igrejas das cidades maranhenses. Pois na capital, São Luís, poucas são 

as ADs que preservam elementos da tradição assembleiana. A falta do uso da Harpa é um 

exemplo, pois em algumas ADs os louvores deste hinário foram substituídos por músicas de 

cunho emotivos e motivacionais. Geralmente executados por grupos de louvor com longas 

ministrações sobre um fundo instrumental que faz os fiéis se derramarem em copiosas 

lágrimas, ato naturalizado pela igreja como quebrantamento espiritual. 

Ainda sobre os usos e costumes, o Pr. Boaventura faz a seguinte afirmação: 

 
[...] conheci a Assembleia de Deus no tempo que, se uma crente aparasse as pontas 

do cabelo, precisava reconciliar-se com a igreja ou era disciplinada. Se um crente 

deixasse o cabelo crescer de forma anormal, sofria a mesma pena. Se alguém 

comprasse e não pagasse de acordo com o contrato, era disciplinado como irregular 

nos negócios. (SOUSA, 2016, p. 238). 

O corte de cabelo feminino como já apresentado, foi mencionado em todas as 

Resoluções que oficializaram os usos e costumes da AD. Bem como, o cabelo crescido dos 

homens, pois estes eram símbolos de diferenciação dos que viviam fora dos padrões 

assembleianos. Ser identificado pela roupa, cabelo e pelos negócios era sinônimo de carregar 

a identidade visual da igreja e para muitos era honroso. Assim como, quem não obedecia às 

regras doutrinárias, era motivo de vergonha frente aos demais membros, como apontado pelo 

pastor Boaventura, eles eram disciplinados. Afastados da atividade interna da igreja, se 

possuísse algum cargo era afastado temporariamente, enquanto durasse a disciplina. E, de 

forma externa, não poderia cumprimentar os demais com a famosa saudação, “paz do 

Senhor”. 

 

23 São revistas produzidas pela Casa Publicadora das Assembleias de Deus – CPAD utilizadas na Escola Bíblica 

Dominical a cada semestre. O semestre dura três meses e cada semestre possui uma temática bíblica diferente. 
24 Documento aprovado na Convenção Geral de 1932 seu uso se restringia ao membro assembleiano em trânsito 

entre as igrejas do país. Objetivo desse documento elaborado pelo pastor, era ter controle de sua membresia e 

evitar abusos de pessoas mal-intencionadas na igreja. ARAÚJO, de Isael. Dicionário do Movimento 

Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 2014. 



76 
 

O bom testemunho do assembleiano estava para além do vestir e do andar em acordo 

com as doutrinas. O legítimo assembleiano na visão de Boaventura é honesto, os seus 

negócios não possuem trapaças, ele honra com sua palavra. Caso contrário, ele também seria 

disciplinado por sua inadimplência, descontrole financeiro e por ser um mau pagador. 

Conforme Sousa (2016, p. 239), “[...] o crente tem que ser santo em toda sua maneira de viver 

[...]”. Como nos apresenta Jaime Delgado (2008, p. 51): “[...] o crente é aquele sujeito pacato, 

careta, que não se mistura com pessoas de fora da sua congregação, é “honesto”, 

“trabalhador”, se veste “fora da moda” e quer convencer e converter todo mundo ao seu estilo 

de vida e crença [...]”. 

Sousa (2016) afirma que as mulheres quando cortavam seus cabelos tinham que se 

reconciliar com a igreja, está reconciliação ocorria da seguinte maneira: o pastor comunicava 

a igreja o “delito”, no caso o corte de cabelo, a pessoa argumentava em seu favor, 

apresentava-se arrependido de tal ação, pedia perdão a igreja se comprometia a não cometer 

mais aquela “falha” e o pastor perguntava aos demais membros se eles estavam dispostos a 

perdoar. Na maioria dos casos, a membresia perdoava. Em seguida houve a oração e a 

reintegração do membro perdoado nas atividades da igreja. 

Sousa (2016, p. 86) afirma que: “[...] se doutrinas dessa natureza fossem aplicadas 

hoje, seriam absurdas e muitos crentes deixariam a Assembleia de Deus, e procurariam outras 

igrejas, ou até mesmo outra Assembleia de Deus [...]”. Sousa (2016) era ciente das restrições 

a que os assembleianos eram submetidos, que o público não era mais o mesmo que aceitavam 

as doutrinas com passividade, que buscavam ajustar sua vida à doutrina. O público dos pós 

anos 1970 com o advento das igrejas neopentecostais não se submete mais à vontade de Deus, 

os papéis foram invertidos. Deus que tinha que realizar a vontade do seu povo 

proporcionando-lhes uma vida próspera, o fiel não precisava mais acertar sua vida como 

ordena a bíblia, a bíblia que iria se adequar a vida do fiel, caso contrário ele mudaria de 

denominação. Como o pastor relata, mudaria até mesmo para um outra AD, pois esta possui 

uma infinidade de ministérios que se utilizam da nomenclatura Assembleia de Deus. 

Essas formalidades dentro da AD consistiam em manter o funcionamento das 

estruturas simbólicas para promover a ordem e o controle na conduta de seus membros. As 

mudanças que a sociedade havia passado afetaram diretamente as doutrinas da igreja e sua 

estrutura já não estava mais de acordo com os discursos que foram pregados durante os anos 

iniciais da AD. Como nos apresenta Michel De Certeau (1982), a formalidade das práticas 



77 
 

muda por uma série de novos funcionamentos, sobretudo dos deslizamentos socioculturais e 

esses tiveram influências diretas nas mudanças internas assembleianas. 

O declínio das formalidades das práticas dentro da Assembleia de Deus não passou 

despercebido por Boaventura Sousa. Sousa (2016) relatou seu estranhamento com relação ao 

comportamento de alguns pregadores no interior da igreja e fez a seguinte observação: 

[...] hoje há outro fator estranho, alguns pregadores correm pelo salão, fazendo 

mímica que escandalizam o auditório, enquanto outros derribam os crentes. E tudo 

isso é feito, em nome de Deus, quando na verdade não tem poder de Deus! Estas são 

outras diferenças da Assembleias de Deus de ontem. Mas os pioneiros mantinham a 

doutrina, tudo com decência e ordem. (SOUSA, 2016, p. 240). 

Para o pastor as evidências da manifestação do poder de Deus durante as pregações 

estavam bem distantes da euforia do preletor em correr, gesticular em excesso, ou, derrubar os 

membros da igreja encenando uma possível expulsão de demônios, exorcismo. Prática 

recorrente nas igrejas neopentecostais que adentram a liturgia da AD e na visão do pastor, tal 

comportamento causa escândalos ao auditório que assiste à espetacularização da performance 

exorcista. Os pioneiros são citados como exemplos daqueles que prezavam pela doutrina com 

ordem e discrição. 

O estranhamento do pastor no tocante aos preletores está na falta de auxílio voluntário 

na ministração bíblica das igrejas. Convidar preletores de fora, de outras cidades ou estados 

geram muitas despesas financeiras e o resultado na conversão de pessoas são poucos. 

Boaventura Sousa (2016) relatou que “[...] nas décadas anteriores os pastores das Assembleias 

de Deus cooperavam na obra de Deus. Independente de despesas para as igrejas, hoje as 

igrejas fazem muitas despesas com transporte de preletores e o resultado é pouco [...]” 

(SOUSA, 2016, p. 243). 

Sousa se refere ao capital simbólico que as igrejas investem em pastores para ministrar 

ensinamentos bíblicos nos eventos da igreja e o retorno, conversão, é baixo. Sobre essa 

relação de troca Boaventura acrescenta que: “[...] hoje é diferente, qualquer reunião festiva, 

trazem pastores de outros lugares, ocasionando despesas paras as igrejas [...]” (SOUSA, 2016, 

p. 243). A cobrança de cachê, despesas com transporte, hospedagens, exigências contratuais 

por parte de pastores convidados para as festividades da AD, não era visto com naturalidade 

por Boaventura Sousa e sim como vaidade. 

O conteúdo da ministração bíblica não foi excluído da análise comparativa realizada 

por Boaventura Sousa. Conforme o pastor, “[...] outra diferença de ontem para hoje, é que 



78 
 

quando se falava com um crente, ou se ouvia uma pregação, sempre faziam referência a vinda 

de Cristo e estes princípios estão desaparecendo nas Assembleia de Deus [...]” (SOUSA, 

2016, p. 243). A pregação cristocêntrica e escatológica era uma característica do 

pentecostalismo clássico, fundamentada na bíblia, sobretudo, no livro de Apocalipse e dava 

ênfase à segunda volta de Cristo que levará a igreja para viverem juntos no céu para toda 

eternidade. Quem não pertence à igreja viverá a eternidade condenado no inferno, segundo a 

interpretação apocalíptica. Esta abordagem dualista de céu e inferno, vida e morte, plano 

terreno e o celestial é frequente nas ministrações da AD. Porém, na visão do pastor essa 

temática caiu no desuso proporcionando espaço para mensagens mais brandas e sem teor 

evangelístico. 

Para além da mensagem escatológica, o pastor também relatou: “[...] outro fator que 

diferencia as Assembleias de Deus, é que hoje poucos pastores pregam sobre o batismo com o 

Espírito Santo, cura divina [...] Essas doutrinas são obsoletas para muitos pastores.” (SOUSA, 

2016, p. 238). Como já mencionado anteriormente, o batismo com Espírito Santo é um dos 

pilares que sustentam o pentecostalismo. As contínuas e fervorosas orações para a 

manifestação visível do Espírito Santo, o falar em línguas estranhas, era a confirmação de que 

o fiel teve uma experiência profunda com sagrado. Essa é considerada ainda um estágio de 

santificação e intimidade com o transcendente. Sousa (2016) afirma que “[...] outra diferença 

de hoje, é que na década de 40 o poder de Deus se manifestava em quase todos os cultos. Hoje 

na maioria das Assembleias de Deus raramente [...] se ouve o crente falar em línguas 

estranhas [...].” (SOUSA, 2016, p. 239). A falta de pregação sobre o Espírito Santo, culminou 

na inconsistência de ouvir os membros falarem em línguas estranhas. Para Sousa (2016), a 

falta de evidência do Espírito Santo no decorrer dos cultos, se configurou numa divergência 

das ADs antes e após 1940. 

A cura divina também era uma prática alcançada por meio de intensa oração e ação 

sobrenatural do Espírito Santo. A Assembleia de Deus acredita na doação dos dons 

espirituais25, que são capacitações “especiais” na vida cristã, dentre esses está o dom de cura, 

quem possui este recurso pode curar qualquer enfermidade. 

 

 

 

 

25 Os dons espirituais são para o assembleiano manifestações sobrenaturais intermediadas pela ação do Espírito 

Santo, fundamentada no livro de 1 Coríntios 12. São listados nove dons: palavra da sabedoria, palavra da ciência, 
fé, curas, operação de maravilhas, profecias, discernimento de espírito, interpretações de línguas e variedades de 

línguas. 



79 
 

A ortodoxia instituída pela AD, na opinião de Boaventura, se ofuscou e foi deixada no 

passado. A Assembleia da atualidade estava cada vez mais distante da Assembleia dos anos 

iniciais e isto não era agradável ao pastor. O “ser diferente” não estava mais fazendo a 

diferença. Michel De Certeau (1982) afirma que: “[...] o crente se diferencia do incrédulo – ou 

o católico do protestante – pelas práticas. Tornando-se um elemento social de diferenciação 

religiosa, a prática ganha uma pertinência religiosa nova [...]”. (CERTEAU, 1982, p. 35). A 

prática de diferenciação e vice-versa, não estava promovendo a diferenciação religiosa que o 

assembleiano buscava manter. 

Ainda sobre a prática de diferenciação, uma prática adotada pela Assembleia de Deus 

que em nada agradou a Boaventura Sousa foram os retiros espirituais. Sousa (2016) relatou 

que: “[...] outra diferença, é que antes não existiam retiros nas Assembleias de Deus, hoje 

cada congregação tem seu local programado fora do templo, aumentando assim trabalho para 

o pastor. Mas se o pastor não aceitar, há perigo de evasão [...]” (SOUSA, 2016, p. 238). Os 

retiros foram adotados pelas igrejas como um meio de estreitar as relações com o sagrado, 

refletir sobre sua caminhada cristã e mensurar o que precisa ser aprimorado. Mas, nas ADs, 

assim como em outras igrejas cristãs, o principal objetivo é evitar que o público jovem seja 

atraído para o meio das festas consideradas pagãs, sobretudo, o período carnavalesco. Porém, 

Sousa (2016) pontua seu incômodo com essa prática, pois nos anos de 1950 e 1957 teve os 

primeiros contatos com retiro e não foi uma experiência positiva, já que houve 

desentendimentos entre os pastores e os pais de duas jovens retirantes. 

Essa é uma ação que nas ADs não era comum, já que a figura do pastor era vista como 

um oficial eclesiástico que promove orientação ao seu rebanho para que esse não se perca, é 

de sua responsabilidade orientar suas ovelhas para que elas não caiam no “mundo”. “O mundo 

era, para o movimento pentecostal, um lugar de trevas e estava tomado pelas forças do 

maligno [...]”. (BAPTISTA, 2002, p. 234). As ovelhas, por sua vez, tinham que ouvir a voz do 

seu pastor e obedecê-la. Abandonar a igreja porque o pastor foi contrário à realização de 

algum evento, significava que a relação da ovelha com seu pastor não é de sujeição e 

obediência. A autoridade do pastor era inquestionável pela igreja, logo essa também é mais 

uma diferença da membresia assembleiana depois que a doutrina foi reformulada. 

Todavia, as doutrinas se aplicavam também aos pastores. Boaventura Sousa (2016) 

relata que os pastores também eram chamados atenção pelos missionários. Em sua narrativa 

afirma que os pastores eram cobrados a darem exemplo, serem zelosos pela doutrina e 



80 
 

ensinados a terem reverência no templo. Neste sentido o pastor faz a seguinte observação: 

“[...] o missionário Nels Nelson26 doutrinava aos pastores: ‘ensinem aos irmãos – orai 

reverentemente a Deus, porque o seu culto oferecido a Deus começa com sua entrada ao 

templo’ [...]” (BAPTISTA, 2002, p. 234). 

A reverência ao chegar no templo como mencionada por Boaventura Sousa, nos 

remete a Mircea Eliade (1992) sobre a homogeneidade do espaço, pois o autor afirma que 

para o homem religioso o espaço apresenta roturas. Ao usar o exemplo da igreja como espaço 

sagrado e sua porta como limiar que separa dois espaços: o sagrado e o profano. Eliade (1992) 

apresenta que o interior da igreja é um recinto sagrado, há a manifestação, comunicação com 

Deus e o profano é transcendido. Diante disso, a reverência cobrada dos pastores e demais 

membros faz parte do culto, adentrar o interior do templo é considerado como parte da 

experiência com o sagrado. 

Sobre a cobrança pelo zelo da doutrina da AD por parte dos pastores, Boaventura 

Sousa (2016) afirma que a igreja é pouco doutrinada pelos pastores, que estes fazem ínfimo 

esforço para manter os ensinamentos e aplicar corretamente os preceitos para o crescimento 

espiritual da igreja. O pastor afirma que: “[...] poucos pastores das Assembleia de Deus no 

Brasil reservam um dia da semana, para doutrinar a igreja. Os pioneiros esforçaram-se em 

manter uma igreja santa, por isso doutrinavam [...]”. (SOUSA, 2016, p. 239). Como citado 

pelo pastor, esse “um dia da semana para doutrinar a igreja” corresponde ao chamado “culto 

de doutrina” onde a igreja é ensinada sobre os usos e costumes com exposição mais 

aprofundada sobre a bíblia. Como pontua o historiador Maxwell Fajardo (2012): 

Nesta ocasião o pastor tinha a oportunidade de “exortar” os irmãos, o que no 

linguajar assembleiano significava que poderia trazer uma confrontação mais 
contundente quanto ao comportamento social dos membros da igreja e efetivamente 

fazer cobranças quanto ao cumprimento do padrão. (FAJARDO, 2012, p. 303). 

A exortação nas Assembleias de Deus não é sinônimo de motivação e incentivo, 

significa repreensão. Os “cultos de doutrina” não possuem caráter pedagógico de estimular 

seus membros a preservar os princípios doutrinários, nele os membros já recebem o sermão e 

a reprovação dos seus comportamentos, ou seja, o culto de doutrina é mais punitivo do que 

educativo sobre os preceitos morais da igreja. Como relata Fajardo (2012), é uma 

confrontação, efetiva, incisiva para que a igreja obedeça às regras doutrinárias dentro e fora 

do espaço religioso. O afrouxamento nas ministrações doutrinárias causava incômodo no 

 

26 Missionário sueco, evangelista, pastor, ensinador e antigo líder nacional das Assembleias de Deus por mais de 

quarenta anos. Faleceu em 1963. 



81 
 

pastor, pois no seu entendimento a negligência dessa temática corrobora para que a igreja se 

corrompa. 

Boaventura Sousa faz uma reflexão em sua autobiografia sobre as mudanças 

doutrinárias que ocorreram com o passar dos anos na Igreja Assembleia de Deus. Como 

apresentamos, o pastor aponta questões que para ele passaram a ser mais flexíveis e elementos 

que foram perdendo sua representatividade dentro do cenário assembleiano. O pastor 

lamentou essas mudanças, pois na sua visão à medida que os elementos simbólicos: Harpa 

Cristã, leitura bíblica coletiva com o exemplar da bíblia impressa, ministrações assíduas das 

doutrinas pentecostais, ênfase no batismo com o Espírito Santo, mensagens escatológicas, 

cura divina e preservação dos usos e costumes entraram no desuso, a identidade assembleiana 

também foi se descaracterizando. Com um extenso pastorado desde meados da década de 

1940, Sousa acompanhou as principais discussões acerca dos usos e costumes da AD, as 

Convenções que não esteve presente foi informado pelo jornal Mensageiro da Paz sobre os 

temas debatidos. 

A vida de Boaventura Sousa foi imbricada com as doutrinas da AD, ele internalizou as 

regras estabelecidas pela Igreja, seu habitus. Sua identidade individual estava diretamente 

ligada ao cargo que ocupava, pastor. As práticas religiosas estavam presentes no seu 

cotidiano, foram reproduzidas até de maneira inconsciente reforçada pelos setenta anos de 

ministério pastoral, o qual é possível dividir em: dezesseis anos antes de Bacabal, trinta e três 

anos em Bacabal e vinte e um anos como pastor aposentado. Preservar pela identidade 

assembleiana não foi custoso ao Boaventura. 



82 
 

3 ORALIDADE NA ASSEMBLEIA DE DEUS: BOAVENTURA SOUSA NA 

NARRATIVA DOS ASSEMBLEIANOS BACABALENSES 

Neste capítulo buscamos analisar as entrevistas realizadas com membros da 

Assembleia de Deus em Bacabal que tiveram vivências com o pastor Boaventura Sousa 

durante o período em que esteve à frente da Igreja. Através da metodologia da História Oral 

foi possível colher da membresia assembleiana bacabalense não em sua totalidade, a 

percepção que eles possuem acerca do referido pastor. Nos interessa saber a leitura que 

fizeram sobre o pastor Boaventura, a influência que Sousa tinha sobre eles, a memória que 

ficou do pastor e a contribuição do seu pastorado para vida espiritual desses sujeitos. 

Consideramos relevante o levantamento de lugares de memórias físicas e imateriais: relicário, 

placas, biblioteca, rua na cidade de Bacabal com o nome de Boaventura Sousa e fontes 

imagéticas em torno da atuação do pastor. 

3.1 REMEMORAR E CONTAR BOAVENTURA SOUSA 

Dentro da Assembleia de Deus é comum o ato de cantar, testemunhar e contar. Cantar 

louvores, testemunhar milagres e contar livramentos. O que não diverge desta metodologia de 

trabalho pautada no ato de ouvir e contar que compõem a História Oral utilizada para que 

pudéssemos a partir da rememoração e narrativas dos membros da AD, mapearmos a 

representação que compartilham acerca de Boaventura Sousa. A memória coletiva desse 

grupo é importante, pois além de ser o público que participou de maneira ativa no auxílio ao 

pastor dentro da hierarquia assembleiana, também são pessoas que participavam da vida 

privada do sujeito Boaventura quando este descia do púlpito. 

Colher o depoimento desses entrevistados contribuiu para endossar nossa fonte oral, 

não descartando a interpretação e análise dessas falas. Pois concordamos com Alberti (2005) 

ao afirmar que há um equívoco quando o depoimento do entrevistado, a entrevista publicada 

já é considerada História, já que ainda conforme a autora Verena Alberti “[...] a história, como 

toda atividade de pensamento, opera por descontinuidades: selecionamos, conjunturas e modo 

de viver, para conhecer e explicar o que se passou [...]” (ALBERTI, 2004, p. 14). Alberti 

(2004) afirma que se levaria uma vida inteira para relatar tudo que aconteceu ao longo da 

trajetória de cada indivíduo e a síntese que se rememora pela experiência do sujeito são 

“pedaços do passado” que de alguma forma ficou na memória e vivência individual ou 

coletiva, quando acionada no presente, esse passado emerge. 



83 
 

Embora Boaventura Sousa seja considerado uma memória recente na AD em Bacabal, 

o seu pastorado à frente da Igreja não é tão recente, a geração da década de 1990 não possui 

memória de Sousa conduzindo os assembleianos. possuem a memória do pastor jubilado 

como conselheiro da liderança em exercício, mas não como pastor presidente. Para obtermos 

narrativas sobre Sousa na atividade pastoral foi necessário recorrer aos membros mais antigos 

na Igreja. A membresia mais jovem que possui alguma lembrança de Boaventura como pastor 

titular provavelmente é fruto de uma memória adquirida dos idosos e certamente essas 

memórias foram relatadas através da oralidade. Uma vez que a história e os lugares de 

memória acerca do pastor foram se construindo gradualmente. 

Podemos considerar a oralidade como um fio condutor que une memória e história. 

Uma discussão necessária dentro do campo historiográfico utilizado pelo francês Pierre Nora 

(1993) que discute a problemática do lugar entre memória e História. Ao afirmar que memória 

dita e a história escreve, o conceito de Nora (1993) é útil para abordarmos o lugar que 

Boaventura ocupa dentro e fora da comunidade evangélica bacabalense. A narrativa 

fundamentada na memória é responsável por transmitir as lembranças, por conservar o 

passado que já não existe mais e o arquivamento dessa memória se concretiza nos lugares, nos 

objetos, no simbólico. Desta maneira, é possível afirmar que houve por parte de Boaventura 

Sousa e da Igreja a preocupação de não apagá-lo da memória e de colocá-lo na história da 

Igreja e cidade de Bacabal. Provavelmente a autobiografia do pastor seja a memória mais 

estreita e fidedigna de sua trajetória, a auto narrativa do eclesiástico garante ao seu grupo 

religioso a memória de um tempo em que somente a história não a deixará cair no 

esquecimento, assim como o sujeito Boaventura. Observando os lugares de memória em torno 

de Boaventura é possível afirmar que a iniciativa de criar vestígios, de deixar rastros partiu do 

pastor de forma intencional ou não, eterniza-lo dentro da história foi uma pretensão de Sousa. 

A representação do passado de Boaventura através da narrativa dos sujeitos que 

estiveram no seu presente, não buscam mais relatar o Boaventura, mas quem foi o Boaventura 

e o seu papel dentro da AD e do pentecostalismo maranhense. Assim como esse trabalho tem 

como objetivo apresentar o sujeito Boaventura, mas sobretudo reduzir a escala de observação 

ao lugar que ele ocupa dentro da história/memória, sua centralidade no imaginário 

assembleiano. Estas são algumas das justificativas para que optássemos em ouvir 

depoimentos de membros liderados por Sousa, ferramenta que a História Oral nos 

proporciona, embasada na memória que como bem nos aponta Marieta Ferreira (1998): “[...]a 



84 
 

memória também é uma construção do passado, mas pautadas em emoções e vivências [...]” 

(FERREIRA, 1998, p. 08). 

 

A História Oral que na virada da década de 1970/1980 saiu da condição de militante 

para tornar-se uma análise qualitativa e importante das experiências individuais, passou a ser 

encarados como uma nova maneira de representar a fonte oral que em outrora desprezava os 

trabalhadores (FERREIRA, 1998). As expressivas transformações no campo da história, 

segundo Marieta Ferreira, trouxeram inovações nas discussões sobre o papel das fontes 

históricas e possibilitou que a História Oral fosse inserida nos debates historiográficos atuais. 

O século XX permitiu que a história do tempo presente convivesse com o depoimento oral, 

revalorizou o papel do sujeito e buscou operacionalizar com conceitos das representações, 

imaginário social e relacionar História e Memória. 

Uma das principais críticas e desqualificação da História Oral estava relacionado a 

inexistência de um depoimento oral puro e para obter significado deveria ser confrontado com 

documentações escritas, conforme Ferreira (1998). Porém, como nos apresenta Verena Alberti 

(2005), durante a “[...] análise de entrevista de História Oral deve-se ter em mente também 

outras fontes – primárias e secundárias; orais, textuais, iconográficas etc.- sobre o assunto 

estudado [...]” (ALBERTI, 2005, p. 187). Uma análise comparativa das fontes é o que nos 

sugere Alberti, assim como Ferreira pontua que: “[...] a história busca produzir um 

conhecimento racional, uma crítica através de uma exposição lógica dos acontecimentos e 

vidas passadas [...]” (FERREIRA, 1998, p. 08). 

Porém, as fontes orais (memória) e escritas (história), não estão isentas de análise 

crítica já que ambas podem apresentar parcialidade. Todo documento é produzido com uma 

intencionalidade, assim como o depoimento de um entrevistado pode haver inconsistência, 

incoerência e omissões. O documento escrito também é produzido com um objetivo em um 

dado momento e cabe ao pesquisador identificá-los, colocando as avessas em suas 

fragilidades. 

Conforme Danièle Voldman (2006) a invenção do gravador permitiu à comunidade 

científica atender as exigências de usar a palavra gravada como fonte histórica. A transcrição 

dos depoimentos possibilitou duas razões para confiar no documento escrito: a primeira, 

caracterizar o depoimento exterior com distanciamento das afirmações e a segunda, dar ao 

documento escrito mérito de transparência, embora a transcrição não coloca a narrativa do 



85 
 

sujeito em uma posição constitutiva de total confiança, mas proporciona ao pesquisador 

referência, verificação e retorno aos relatos. 

A transcrição, uma das etapas no processo de trabalho com as fontes orais, contribui 

para analisar a narrativa do entrevistado, nos auxiliam a retornar ao que foi dito, a interpretar 

comportamentos, palavras empregadas, acontecimentos rememorados e como bem citado por 

Danièle Voldman, até mesmo as contradições são identificadas durante ou após a transcrição 

de uma entrevista, que possivelmente passou despercebida no decorrer da escuta do 

entrevistado. O tratamento de entrevista é meticuloso e como aponta Verena Alberti (2005), 

“[...] muitas vezes é necessário passar o texto transcrito por um trabalho de conferência de 

confiabilidade- [...]” (ALBERTI, 2005, p. 180). 

Desta forma, construímos nossa pesquisa com análise comparativa entre as fontes 

escritas, orais e imagéticas. Buscando verticalizar e validar as informações obtidas tanto no 

campo da oralidade como em documentos escritos. O que chama a atenção durante a 

execução deste trabalho é que nosso objeto de pesquisa, Boaventura Pereira Sousa, não são 

apenas as narrativas alicerçada na memória da membresia assembleiana acerca do pastor, mas 

a forma como Boaventura Sousa buscou se perpetuar na história do pentecostalismo 

bacabalense. Construindo monumentos documentos em torno de si imbricado com a 

denominação a qual pertencia, AD. A preocupação em ornamentar sua existência, o 

caracteriza com o tipo biográfico classificado pelo filósofo Mikhail Bakhtin, o aventureiro 

heroico que procura ter importância no mundo dos outros. 

Boaventura Sousa não se limitou apenas em ser importante na narrativa dos membros. 

Sousa foi um agente influenciador, uma transferência de valores e preceitos cristãos. para aos 

assembleianos, um remanescente do pentecostalismo, onde nos seus discursos defendem e 

trabalham de maneira notória na preservação da trajetória do pastor. A romantização nas falas 

dos membros sobre Boaventura o colocam como um herói, uma pessoa que não tinha 

conflitos, que vivia “harmoniosamente” com todos. A organização da vida de Boaventura sob 

a ótica da membresia é apresentada de maneira próxima a um ser divino. 

3.2 SOB O OLHAR DA MEMBRESIA: BOAVENTURA SOUSA NA NARRATIVA DOS 

SUJEITOS 

Na Assembleia Geral Ordinária (AGO) sediada na cidade de Timon, realizada entre os 

dias 23 a 26 de julho do ano de 1963 e presidida a CEADEMA por Estevam Ângelo de Sousa, 

Boaventura Sousa foi transferido da cidade de Timon, anfitriã da AGO, para a Bacabal. Em 



86 
 

seu lugar ficou o pastor Hilário Pereira da Silva, enquanto Sousa foi designado a substituir o 

pastor Manoel Alves Ribeiro que atuou na cidade nos anos de 1961 a 1963 e retornou ao 

estado do Pará (CÂMARA, 2019). No mês seguinte, agosto do mesmo ano, Boaventura 

tomou posse da presidência da AD na cidade Bacabalense que desde o ano de 1940 passava 

por instabilidade de lideranças pastorais. Realidade não muito distante da AD na capital, São 

Luís, que só teve estabilidade em sua liderança a partir de 1957 quando Estevam Ângelo de 

Sousa assumiu a presidência. 

Segundo Orlando Alencar (1997), escritor diletante e membro da AD em Bacabal, que 

ao escrever sobre a AD bacabalense e retratar acerca de cada um dos pastores que ocuparam 

liderança da Igreja, descreveu Boaventura como um homem de muito vigor, energia, 

disposição, que continuamente visitava todas as congregações do campo (povoados) e dava 

assistência devidamente na sede (Templo Central). Pelo que Alencar (2012) apresenta, 

Boaventura chegou na cidade motivado a trabalhar em prol das suas ovelhas e a organizar a 

administração da Igreja, porém quando observou que havia muito serviço a ser feito, 

Boaventura Sousa teria distribuído tarefas com seus auxiliares para descentralizar o acúmulo 

de funções. Mas o serviço de evangelização, conforme Alencar (1997), não parou. 

Boaventura Sousa não promoveu somente assistência espiritual aos seus liderados, 

houve a preocupação também com o social. Criou o Instituto Benemérito Evangélico onde 

ofertava o ensino fundamental aos filhos da membresia assembleiana e a comunidade local, 

posteriormente criou a escola Gunnar Vingren em homenagem a um dos missionários 

fundadores da AD no Brasil. Esta segunda escola foi criada devido a burocracia em colocar o 

ensino médio no Instituto Benemérito, sob orientação do então deputado João Alberto, há 

relatos do pastor Boaventura que seria mais viável criar uma nova escola com o ensino médio 

em vez de adicioná-lo na escola que já havia (ALMEIDA, 2017). Por motivo de saúde, 

Boaventura precisou se ausentar da área administrativa da escola e por má administração, 

entrou em decadência. 

Dentro da comunidade assembleiana bacabalense essa é uma visão cristalizada sobre o 

Boaventura Pereira Sousa, um homem de total dedicação ao serviço da igreja e assistência 

espiritual aos seus liderados. Além de possuir uma postura conservadora dos usos e costumes, 

prezava pela pontualidade, formalidade, exposição bíblica Cristocêntrica e com ênfase na 

mensagem apocalíptica, arrebatamento. Para que pudéssemos apresentar como os membros 

representam o sujeito Boaventura foi necessário a entrevista individualizada com seus 



87 
 

indivíduos que tiveram contato com o pastor e a partir dessa relação cotidiana, narraram suas 

experiências, o poder de influência de Boaventura e sua visibilidade religiosa. 

Toda tarefa executada por Boaventura passou a ser interpretada pela membresia como 

ato de comprometimento e zelo com trabalho pastoral. Nas narrativas é difícil identificar 

quando os sujeitos se referem ao pastor de forma individualizada, que tem vontades, que 

delega funções, que determina e em alguns momentos agiu de maneira ríspida quando 

contrariado. Toda adjetivação empregada a Sousa o caracteriza como aquele que buscou 

meios de manter a ordem dentro da Igreja e preservação dos costumes. Nos relatos de José 

Rodrigues, mas conhecido como Zé Antônio, que foi tesoureiro da Igreja, ele diz o seguinte 

sobre o conservadorismo de Boaventura e temor das pessoas em se aproximar dele devido a 

representação espiritual que exercia: 

[...] é, muito conservador. Ele era uma pessoa assim sério, porém decente, né? Ele 

não se... quando as pessoas queriam conversar com ele, muitas pessoas se recusavam 

a falar com ele, né? Porque ele transmitia ser uma autoridade, ele era uma pessoa 

muito reservada. Não era muita pessoa que se aproximava dele. Agora eu me 

aproximava dele por causa da intimidade que a gente tinha... Quando a gente tinha 

reuniões, ele sempre era muito reservado, ele gostava das coisas certas, corretas e o 

respaldo dele era muito grande aqui na cidade e até com as próprias autoridades. 

(informação verbal)27. 

A seriedade do pastor enfatizada por Zé Antônio provavelmente se dá pela 

formalidade que o eclesiástico conduzia a Igreja. Osmilta Teixeira narrou: “[. ] ele era aquele 

povo da antiguidade que não tinha assim brincadeira com ninguém, ele era sério [. ]” 

(informação verbal)28. A ausência de momentos descontraídos ao lado da membresia foi 

responsável para que Boaventura fosse visto como um homem de poucas relações e retraído, 

porém o distanciamento de Sousa é considerado por alguns membros como forma de não 

confundir a hierarquia dentro da Igreja e evitar escândalo. 

A conduta conservadora e rígida de Boaventura causava temor em alguns liderados e 

ao mesmo tempo, principalmente da membresia idosa, promovia o reconhecimento da boa 

postura de Sousa que se estendia para além do âmbito religioso, pois quem não fazia parte da 

instituição também atribuía ao pastor um trabalho atuante. O comprometimento do pastor 

Boaventura em se doar em prol de suas ovelhas era visto com tanto esmero que na fala dos 

entrevistados é frequente a analogia a passagens bíblicas comparando-o a Cristo. Na narrativa 

de Osmilta Teixeira quando menciona o cuidado de Boaventura com os membros, em especial 

 

 

27 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 
28 Fala da entrevistada Osmilta Teixeira, 2020 



88 
 

a assistência espiritual a sua mãe ao se encontrar doente, ela afirmou que Sousa andou 

quilômetros para visitá-la: 

[...] quando minha mãe adoeceu, ele deu toda assistência lá em casa, ele ia pra olhar 

como era que tava, em oração pedia muito... (pela cura). Ele dizia que uma ovelha, 

uma pessoa faltando era uma ovelha. Uma passagem da bíblia, né? Que era cem 

ovelhas faltou uma e o pastor foi buscar e assim ele fazia. (informação verbal)29 

A internalização e reprodução dos preceitos bíblicos por Boaventura, contribuiu para 

que fosse visto pela membresia como o pastor descrito na parábola da ovelha perdida no livro 

dos evangelhos de Mateus e Lucas no Novo Testamento. Agir da mesma forma dos 

personagens bíblicos cristalizou no imaginário coletivo bacabalense a imagem do pastor com 

uma ética cristã que não deixava dúvidas no exercício do serviço em prol dos seus liderados, 

sobretudo quando a bíblia, o livro que direciona a vida cristã, é o referencial do 

comportamento de Sousa. 

Na narrativa do pastor Francisco Raposo, substituto de Boaventura na AD de Bacabal, 

afirma que: “[...] trabalhar onde Boaventura trabalhou é a coisa mais como é que diz... é a 

coisa mais tranquila possível, é pisar em terreno sólido, entendeu? pisar em terreno sólido, 

porque o Pr. Boaventura era uma pessoa muito ética, uma pessoa muito séria, uma vida 

ilibada, um ícone” (informação verbal)30. Na memória dos membros da AD, a boa conduta do 

pastor Boaventura o tornava uma referência de virtudes que não contradizia o discurso 

defendido por ele. O “pisar no terreno sólido” era sinônimo de certeza da estabilidade 

espiritual e que não havia possibilidade escândalo algum pudesse surgir sobre o pastor 

Boaventura. 

O estreitamento da relação afetiva (HALBWACHS, 2006) vivenciada entre o pastor e 

os bacabalenses assembleianos provavelmente só seja notada postumamente, quando na 

imaginação dos membros as ações de Boaventura por menor que seja são ressignificadas, 

como já mencionada, romantizadas. Conforme pontua Maurice Halbwachs, nas sociedades de 

qualquer natureza formadas por homens existem pensamentos desiguais, onde um ser humano 

às vezes muito amado não se dá conta do afeto que o rodeia. No exemplo apresentado por 

Halbwachs (2006), faz menção ao homem piedoso que teve uma vida edificante e que foi 

santificado após sua morte, porém se surpreenderia se voltasse à vida e pudesse lê sua própria 

lenda. Com as narrativas e tantas adjetivações atribuídas ao pastor Boaventura, haveria um 

 

 

29 Fala da entrevistada Olmilta Teixeira, 2020. 
30 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



89 
 

reconhecimento por parte do eclesiástico ao que é descrito ser sua trajetória? Seria essa leitura 

que ele almejava em vida que fizessem sobre si? Halbwachs (2006) afirma que: 

[...] é possível que o santo não reconheça muitos fatos acolhidos na memória, que 

talvez não tenham realmente ocorrido. Em todo caso, talvez não o tenham 

surpreendido porque ele concentrava sua atenção na imagem interior de Deus, o que 

observaram os que o circundavam, porque sua atenção estava fixada principalmente 

nele [...]. (HALBWACHS, 2006, p. 36). 

Ainda que Sousa não se reconhecesse em acontecimentos apresentados na memória 

dos membros ou, que alguns fatos não tivessem ocorrido, o que há de comum entre as falas 

dos entrevistados é o imbricamento do sujeito Boaventura com a vida religiosa. Todas as 

narrativas começam com ligação de Sousa com a Igreja, como se ambos não existissem 

isoladamente. A representação individual de Boaventura Sousa interage com a realidade do 

cargo ocupado por ele ao longo de sete década, uma vez que este, se inspirou nos 

ensinamentos do cristianismo e seu propósito seja o formular no senso comum a imagem do 

líder que se concentrou na incessante busca de seguir os preceitos difundidos por Cristo. 

De acordo com Portelli (2001), não há esfera isolada entre representação e fatos. O 

autor pontua que: “[...] as representações se utilizam dos fatos e alegam que são fatos; os fatos 

são reconhecidos e organizados de acordo com as representações; tanto fatos quanto 

representação convergem na subjetividade dos seres humanos e são envoltos em sua 

linguagem [...]” (PORTELLI, 2001, p. 111). Por mais ambíguo que possa se apresentar, fato e 

representação caminham juntos, uma vez que os fatos que ocorreram em outrora são trazidos 

ao presente e ganham significados na narrativa dos sujeitos, porém a ausência destes 

acontecimentos não deixa de serem notados. Sandra Pesavento (2003) ao discorrer sobre 

conceitos da História Cultural, afirma que em representação há ausência e presença, é 

substituição. As subjetividades de Boaventura organizadas nos relatos da membresia da AD 

são fatos que refletem sobre a construção da imagem do pastor, que em alguns momentos 

pode não corresponder à realidade, já que representação é uma nova apresentação, 

consequentemente novas adjetivações e analogias são atribuídas. 

Na autobiografia de Boaventura e entrevistas dele para jornais locais, o pastor se 

coloca como servo do reino espiritual e primava pelo bom serviço em prol da comunidade 

cristã. O discurso de Sousa era permeado por uma isenção de vaidade, aparentemente se 

apresentava despretensioso acerca do lugar que ocupava e da autoridade simbólica que 

representava. Porém nos relatos do pastor Raposo, há menções de características que 



90 
 

provavelmente jamais chegaram a ser imaginadas por Boaventura. O atual presidente da 

Ceadema disse o seguinte sobre o pastor: 

[...] Pr. Boaventura pra mim era o máximo, era tão forte a liderança do Boaventura 

que ele já tinha parece-me que vinte e dois anos de jubilado quando morreu e pra 

mim tinha morrido o pastor da Igreja, eu passei umas três semanas com aquela 

lacuna como se o Boaventura que tivesse morrido no cargo de presidente da igreja, 

pastor da igreja e que nós tínhamos perdido nosso pastor. Essa foi, a sensação, o 

sentimento que eu tive, fiquei como eu disse, umas três semanas com aquela lacuna, 

perdemos o nosso Moisés. (informação verbal)31 

Boaventura foi aposentado do cargo de pastor e ficou como conselheiro da liderança 

em Bacabal. Pr. Raposo relata o sentimento de perda, na sua narrativa ele que era o pastor, 

acabava de perder seu pastor. por desfrutar da presença de Boaventura desde 1989, ano em 

que foi transferido para Bacabal, Francisco Raposo sentiu o impacto da partida do pastor 

jubilado, mas o que chama atenção é a analogia de Sousa com Moisés, líder que tirou o povo 

hebreu da escravidão do Egito segundo livro de Êxodo. Boaventura era concebido pelos 

membros como uma figura paternal na fé cristã. 

Durante a cerimônia fúnebre houve cobertura jornalística da programação local, onde 

a TV Difusora em Bacabal, filial da emissora SBT (Sistema Brasileiro de Televisão), fez o 

registro do cortejo e sepultamento do Pr. Boaventura. Pr. Walbert Alves ao ser questionado em 

entrevista sobre o que aprendeu com Boaventura Sousa afirmou que: 

[...] o exemplo de determinação, de viver intensamente. O que fez eu mais me 

espelhar no pastor Boaventura é essa vida intensa que ele teve. O fato dele ter sido 

jubilado não fez com ele parasse, né? Participava de todas as atividades, de todos as 

programações, todos os trabalhos planejados na igreja ele estava presente. Então isso 

de fato marcou a minha vida. (TV DIFUSORA BACABAL, 2017, informação 

verbal). 

Na narrativa do pastor Walbert Alves, a vitalidade e disposição de Boaventura em 

continuar atuante nos trabalhos assembleiano mesmo não tendo mais a obrigação de se manter 

presente tão assiduamente, foi fator preponderante para que Alves o destacasse como marco 

pessoal em sua vida, não só por conta da aposentadoria de Boaventura do cargo de pastor, mas 

pela limitação da idade avançada. Em vez de diminuir sua presença na programação da Igreja, 

Sousa continuou participativo nos cultos. O pastor José Rubens fez a seguinte afirmação sobre 

Boaventura Sousa: “[...] um grande exemplo de como sofreu, de como foi abnegado esse 

grande homem de Deus.” (TV DIFUSORA BACABAL, 2017, informação verbal). 

José Rubens destaca sofrimento e abnegação de Boaventura, discurso reproduzido pelo 

pastor ao longa de sua trajetória que provavelmente Rubens tenha conhecido não por 

31 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



91 
 

vivenciar momentos de dificuldades e privações com Sousa, já que José Rubens (TV 

DIFUSORA BACABAL, 2017) destacou durante a entrevista ao jornal local, que teve contato 

com Boaventura no final da década de 1980, no ano de 1989 foi batizado pelo eclesiástico nas 

águas do Rio Mearim, porém nessa temporalidade Sousa já não passava por tantos obstáculos, 

pois em sua autobiografia não há relatos que na década de 1980 Boaventura Sousa passou por 

adversidades, o contrário, havia dado início a construção do templo central em meados da 

década de 1980 considerado como maior feito de seu ministério pastoral. Hipoteticamente 

podemos pontuar que essa fala de Rubens, seja embasada nas leituras que pode ter feito na 

autobiografia de Boaventura. Pois o lançamento da obra ocorreu no ano anterior a sua morte, 

2016, ou o pastor José Rubens leu os rascunhos da autobiografia que ele assegurou ter 

recebido de Boaventura. 

Osmilta Teixeira narra que em 1963, ano da chegada de Boaventura em Bacabal, 

Sousa tinha muitas dificuldades financeiras, não desfrutava de conforto em lar, não recebia 

ajuda dos membros da igreja e que Boaventura Sousa sofreu muito. Em vários momentos da 

fala de Osmilta e de seu esposo José Batista, eles destacam as privações enfrentadas pelo 

pastor conhecida por eles não através de leitura, mas por ter vivenciado o cotidiano dele antes 

de sua chegada em Bacabal, quando ainda residia na cidade de Caxias. Osmilta Teixeira 

afirma: 

[...] eles não tinham muita condição, passou muita necessidade, muita privação. Aí 

já aqui não, aqui melhorou muito pra ele, pros filhos. Mas lá em Caxias mesmo do 

jeito que eu conheci lá, misericórdia! Mas era um homem que não se reclamava, 

tudo pra ele tava bom. (informação verbal)32 

Ao narrar que Boaventura era conformado com sua situação financeira, pois não 

reclamava do modo que vivia, Osmilta tem sua fala complementada por José Batista que 

concluiu: “era porque ele era feliz no sofrimento”. Como já mencionado anteriormente, a vida 

religiosa estava associada ao desapego material, a renúncia de conforto. Tanto no catolicismo 

como no protestantismo há associação dos grandes líderes a mártires, aos sacrifícios, vida de 

abnegação e humildade. A exemplo de São Francisco de Assis, Apóstolo Paulo e o próprio 

Moisés que abriu mão das regalias do palácio de Faraó, segundo relatos bíblicos. 

O entrevistado José Antônio também rememorou as dificuldades financeiras de 

Boaventura com sua família e a ajuda que a igreja fornecia ao pastor com alimentação e 

vestimenta a sua esposa. Zé Antônio, como é conhecido na cidade, possui um pequeno 

comércio em Bacabal e relata episódio em que juntamente com outro membro da igreja, 

32 Fala da entrevistada Osmilta Teixeira, 2020. 



92 
 

Orlando Alencar, fizeram doação a família de Boaventura por não possuírem comida. De 

acordo com José Rodrigues: 

[...] muitas das vezes chegava aqui esse mesmo irmão Orlando, chegava aqui e dizia 

assim: “Zé, só a pessoa que eu tô contando é pra você, mas pra outras pessoas eu não 

contei, se eu contei, eu não me lembro. Rapaz, eu fui lá na casa do Boaventura e ele 

tá lá doente como tu sabe, na cama lá doente e eu fui lá na cozinha e não vi nada. Zé, 

faz alguma coisa pela Inácia?”. Irmã, e eu ia lá no mercado e comprava carne, carne 
boa, né? Carne boa, aí aqui eu pegava uma caixa e enchia de coisa: arroz, açúcar, 

café, óleo essas coisas todinhas, uma caixa bem, bem produzida, mesmo legal e 

levava lá. Olha aqui irmã Inácia e ela ficava: “oh irmão Zé, tô com vergonha”. Aí eu 

botava lá irmã, oh irmã isso aqui é a igreja que tá dando pra você, não sou eu, é a 

igreja que tá dando pra você aqui. Aí logo ela dava andamento em fazer o almoço 

tudo. Sempre era assim, irmã ela chegar aqui e falar alguma coisa assim rum... difícil 

demais! Mas ela sempre andava aqui, quando ela chegava aqui eu já sabia que ela 

tava precisando de alguma coisa, acompanhei demais. (informação verbal) 33 

A vida privada do pastor não passou despercebida, por mais discreto que ele 

procurava ser e mesmo diante da timidez da primeira, Inácia Saraiva, chegava ao 

conhecimento da membresia a escassez de alimentação básica na casa de Boaventura e 

conforme Zé Antônio, se tornava mais carente quando Sousa viajava a serviço da Igreja. 

As dificuldades enfrentadas por Boaventura Sousa não eram apenas materiais. O 

pastor Boaventura fez parte da primeira geração de pastores que não precisava de nenhum 

conhecimento teológico para ser autorizado pastor, não havia pré-requisitos para o pastorado. 

As falas erradas de Boaventura Sousa só foram incomodar seu auditório anos após sua 

ordenação pastoral, o que motivou o aprimoramento de seus conhecimentos. Depois que se 

estabilizou em Bacabal, Boaventura passou a investir nos seus estudos. Ao que parece a 

cidade bacabalense foi um divisor de águas na vida do pastor, embora essa mudança tenha 

ocorrido de maneira vegetativa. Os membros da AD que acompanharam a evolução de Sousa, 

relataram o desenvolvimento da Igreja, a mudança de infraestrutura do templo, estabilidade 

do número de fiéis, o empenho do pastor em aperfeiçoar sua oratória para melhor servir seu 

rebanho. 

Diante da necessidade de estudar para que seu público deixasse de sorrir do pastor, 

Boaventura foi construindo uma trajetória de extensas leituras, várias coletâneas e exemplares 

de livros que desconstruiu do imaginário da membresia o Boaventura leigo. O religioso 

passou a ser visto como um homem de muito conhecimento e muita leitura, porém a atitude 

de Boaventura em estudar foi visto como não como algo pessoal, mas como uma aspiração 

pensando no coletivo, já que a igreja seria principal beneficiada através das ministrações do 

pastor e desfrutaria de uma preleção com mais aprofundamento teológico. Acerca do estudo 

33 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 



93 
 

de Boaventura, José Batista, membro da AD e empresário na cidade de Bacabal faz a seguinte 

afirmação: 

[...] ele tinha não sei quantas formaturas, não era só uma não! Falava não sei quantos 

idiomas ele. Pastor Boaventura era preparado, um homem que a pessoa procurava 

assim um defeito nele e somente Deus mesmo que sabe, qual era o defeito dele. A 

gente olhava assim... um ser humano de grande repercussão aqui na cidade. Aqui os 

bispos, freiras, tudo era louco por ele. Todo mundo gostava dele. (informação 

verbal)34 

É frequente os relatos destacando a verticalização de conhecimento de Boaventura, em 

algumas falas Boaventura é visto como exemplo de superação, o que fortalece a admiração 

dos liderados sobre o pastor. Na memória dos entrevistados é explícito a associação do pastor 

ao homem sábio e de muito conhecimento. Zé Antônio relatou: “[...] ele para mim era como 

um pai, porque ele me ensinou muitas coisas. Ele me ensinou... porque ele era uma pessoa 

muito instruído, né? Uma pessoa, muito sábio e também ele era aquela pessoa muito educada 

[...]” (informação verbal)35 

3.3 LUGAR DE MEMÓRIA (FÍSICOS/MATERIAIS): “PASTOR BOAVENTURA FOI 

ESSA PESSOA QUE MORREU, MAS AINDA VIVE” 

 
As primeiras horas de 11 de junho de 2017 (Dia do Pastor) silenciaram a cidade de 

Bacabal (MA). E silenciaram também os obreiros da CEADEMA na medida em que 

tomavam conhecimento do falecimento do pastor Boaventura Pereira Sousa. O 

silencio se deu por estima, consideração e respeito à história de vida e ministerial do 

pastor que amava ser pastor e que curiosamente partiu para a eternidade no dia em 

que os homens cristãos decidiram homenagear aquele que foi escolhido para 

apascentar, alimentar, inspirar e encaminhar os outros a Deus. (O ÚLTIMO, 2017, p. 

08). 

Acima temos o fragmento do jornal CEADEMA em foco, periódico oficial da 

Convenção Estadual das Assembleias de Deus no Maranhão (CEADEMA), que noticiou o 

falecimento de Boaventura Pereira Sousa. Perceba que o impresso não informa a morte do 

sujeito, Boaventura Sousa, sem antes mencionar a data comemorativa referente ao ofício 

exercido por ele. Antes de dar nome ao sujeito, mais uma vez sua função eclesiástica é 

mencionada e logo após a identificação, o ministério pastoral e a estima que Boaventura tinha 

por ele são destaques na informação. O indivíduo e o seu ofício estavam indissociáveis. O 

impresso trouxe estampada na primeira página o seguinte título: “O último adeus ao Pr. 

Boaventura”. 

 

 

34 Fala do entrevistado José Batista, 2020. 
35 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 



94 
 

Figura 2: Notícia do falecimento do Pr. Boaventura 
 

Fonte: Elaborada pelo autor (2023) 

A extensa reportagem em homenagem a Boaventura Sousa, trouxe relatos de pastores 

que tiveram vivência com ele e republicou uma entrevista cedida pelo pastor ao jornal ano de 

2005. O noticiário publicou: “[...] um dos ícones das Assembleias de Deus, morre aos 90 anos 

em Bacabal (MA).” (O ÚLTIMO, 2017, p. 08). 

Boaventura Sousa após rápida internação por conta de uma pneumonia e problemas 

renais veio a óbito. A repercussão do falecimento do pastor na cidade bacabalense, ocorreu 

por conta de sua popularidade obtida ao longo dos trinta e três anos (1963-1996) o qual foi 

pastor presidente da Igreja Assembleia de Deus. Em meados da década de 1990, foi 

jubilado/aposentado do cargo de pastor. O corpo foi velado em sua residência e depois seguiu 

ao templo central da AD. Durante o cortejo fúnebre, houve muita comoção, fluxo intenso de 

carros e motocicletas aglomeraram o percurso até o cemitério. 

O prestígio e notoriedade de Boaventura Sousa lhe renderam várias homenagens de 

figuras do meio político e religioso. O senador João Alberto que emitiu nota de condolências 

aos familiares e prestou homenagem póstuma ao pastor na Tribuna do Senado Federal. Os 

deputados federais João Marcelo e Alberto Filho, lamentaram a morte do pastor. O prefeito 

da cidade José Vieira Lins, popularmente conhecido como Zé Vieira, juntamente com o 



95 
 

presidente da câmara dos vereadores, Edvan Brandão, decretaram luto oficial por três dias. No 

meio religioso, pastores36 e membros lamentaram a perda. 

Sobre o falecimento de Boaventura, a Assembleia de Deus em São Luís emitiu apenas 

uma nota de pesar via aplicativo de mensagens, WhatsApp, sem nenhuma publicação oficial 

da instituição. No jornal Mensageiro da Paz (MP), periódico oficial da Assembleia de Deus 

no Brasil, não houve qualquer pronunciamento sobre o assunto. O único impresso que 

noticiou a morte de Boaventura Pereira de Sousa, foi o jornal CEADEMA em foco. Além de 

algumas páginas de Blogs e jornais locais da cidade de Bacabal. Diferente da repercussão e 

exposição do falecimento de Estevam Ângelo de Sousa que teve edição especial em março de 

1996, no MP. 

Apesar de não obter notoriedade nos impressos de maior circulação da AD e 

noticiários com abrangência a nível estadual, a morte de Boaventura não deixou de ser vista 

como uma perda que deixou uma lacuna não somente na AD em Bacabal, mas na comunidade 

assembleiana maranhense. Pois Sousa, embora estivesse com idade avançada, ainda recebia 

convite para ministrar igrejas em outras cidades e participava de eventos da denominação. 

A memória oficial da AD não deixou de lamentar a morte de Boaventura Sousa, porém 

o seu pesar não foi apresentado como a memória coletiva da membresia ao relatar seu luto. A 

perplexidade diante da morte de um pastor que devido sua longevidade, ao seu rebanho em 

alguns momentos parecia que Sousa era um sujeito imortal. A disputa entre as duas memórias, 

oficial e coletiva, não menosprezaram a representatividade simbólica de Boaventura, 

entretanto a memória da comunidade assembleiana partilharam a perda de Sousa não somente 

em narrativa, mas sob o impacto de sua ausência. Diante de uma possível fragmentação de 

memória, os lugares de memória construídos por Boaventura contribuem para manter a 

unidade sentimental sobre o vivido com o pastor. 

O autor Pierre Nora (1993) pontua em seu texto a oposição entre história e memória, 

ao mesmo tempo a complementaridade entre elas. Para Nora (1993), a memória está erguida 

em lugares e a história em acontecimentos. Boaventura se colocou nas duas posições: em 

lugares e acontecimentos. Ao fundar lugares carregado de simbolismos e significados sobre 

si, o pastor Boaventura apontava para se fixar na história da AD em Bacabal, deixando 
 

36 Pastores como: Telmí Farias, Coordenador da UNILÍDER (União de Líder de Mocidade da Assembleia de 

Deus no Maranhão). Pedro Aldi Damasceno, que em 2017 ainda estava à frente da CEADEMA como presidente, 

Francisco Raposo sucessor de Boaventura e atualmente presidente da CEADEMA, entre outros. 



96 
 

vestígios de trajetória, sua individualidade passou a ser extensa sobre o que seria a 

representação de um autêntico assembleiano. Os lugares que remetem a respeito de Sousa já 

não estar mais fechado em si, traz uma carga de reconhecimento, pertencimento e transmissão 

de identidade e valores que o pastor elegeu ser o mais legítimo na vida cristã. 

Automaticamente, os membros que têm contato com elementos que acionam a lembrança 

acerca de Boaventura, concordam que os objetos, signos traduzem o que foi Boaventura. 

Dentre aos lugares de memória que contribuem para cristalizar a personificação de 

Boaventura, mencionado na fala de vários entrevistados foi o relicário do eclesiástico. Um 

acervo pessoal do pastor com várias ferramentas manuais utilizadas não somente nos 

exercícios de suas profissões exercidas, como as que foram usadas nos trabalhos 

evangelísticos. Todos os objetos alimentam a memória de um tempo vivido por Boaventura, é 

a representação de um passado que cabem dentro um pequeno cômodo da casa onde residiu o 

pastor. Porém, o lugar deste lugar de memória também é interessante, pois sua localização era 

privilegiada dentro da residência de Boaventura. O relicário era o primeiro cômodo, como se 

fosse um santuário, fechado para visitação, trancado à chave para garantir a segurança dos 

objetos que ali estavam e assegurar que nada se perdesse. 

A conservação desses elementos ressalta resíduos da vivência de Boaventura e ao 

mesmo tempo, são mediação da memória com o passado do pastor que foram ressignificados 

dentro da comunidade assembleiana ao reconstruir o caminho percorrido por Boaventura. 

Para Nora (1993, p. 07) “[...] fala-se tanto em memória porque ela não existe mais [...]”. Para 

bloquear o esquecimento sobre Boaventura Sousa estes lugares de memória são necessários 

para solidificar um passado que segundo Nora já está morto. 

O relicário de Boaventura mediava para o pastor sua realidade, as adversidades 

enfrentadas e particularidades de sua própria história. História “[...] é reconstrução sempre 

problemática e incompleta do que não existe mais [...]” (NORA, 1993, p. 09). Dentro da 

perspectiva de Pierre Nora, Boaventura Sousa passou a ser considerado história, pois para 

refletirmos sobre o sujeito Boaventura é necessário uma análise e um discurso crítico. Não 

cabe na história conceber o Boaventura como um eterno presente, esse papel é desempenhado 

pela memória, seguindo os apontamentos de Nora, na história Boaventura é representação do 

passado. Para o francês, a história visa não exaltar os acontecimentos, mas anular. 

Pierre Nora (1993), pontua que memória e história estão longe de serem sinônimas, 

porém Boaventura carrega a dualidade dessas duas categorias. Ao ser rememorado pela 



97 
 

membresia Boaventura é memória, bem como ao ser analisado criticamente Sousa é história. 

Importante ressaltar que Boaventura Sousa pertencia a instituição que produz arquivos, a 

Igreja, porém a AD até o presente nada produziu sobre Boaventura. O pastor fez caminho 

inverso, produzindo sobre a Igreja. Desta forma, Sousa se perpetua na memória coletiva 

assembleiana através dos lugares de memória e consequentemente, nos lugares de história. 

O relicário de Boaventura que outrora era fechado e representa apenas sua 

individualidade e relação com a Igreja, será transformado em um museu com exposição ao 

público na intenção de ser também uma memória pedagógica ao grupo religioso, AD, o 

objetivo é passar para nova geração as particularidades não apenas sobre o pastor Boaventura, 

mas a partir de Boaventura os anos iniciais do pentecostalismo, ação denominada por Candau 

como memória geracional. O lugar de memória de Boaventura Sousa deixou de ser solitário e 

passou a ser coletivo. 

A memória que se enraíza no palpável, que tem a necessidade de arquivos materiais 

que ajudam manter a memória afetiva em torno de Boaventura. Dessa maneira, o pastor 

Francisco Raposo narrou o planejamento de criar no espaço do antigo templo central da AD 

em Bacabal, um memorial com o nome do pastor Boaventura Sousa. 

Nós temos um projeto, aí e naquela parte ali será o memorial pastor Boaventura e eu 

estou orando pra que a irmã Dijé, a viúva, com a filha que ficou, a família é grande, 

mas a filha da Dijé é só a Keren que é uma moça hoje estudante de farmácia e ela... 

estou orando pra que ela me ceda não somente o museu com as peças que ele tem de 

tudo que ele foi, que ele foi ferreiro, ele foi lamparineiro, ele foi mocado de coisa, 

trabalhava pra se manter porque na época a igreja não tinha rendimentos, né? Mas 

também a biblioteca dele que deve ser uma... uns cinco mil volumes mais ou menos. 

se ela me conceder nós iremos transformar isso em um memorial pastor Boaventura 

e aberto ao público, colocaremos uma pessoa pra tomar de conta e as pessoas que 

quiserem estudar a palavra e tal. (informação verbal)37 

Esta é uma das alternativas de mantê-lo vivo na memória da comunidade e na cidade. 

Na cidade há uma avenida com o nome de Boaventura, que segundo o pastor Raposo, esta foi 

uma solicitação com iniciativa da Igreja. Interessante que Francisco Raposo faz questão que 

antes de colocar o nome Boaventura Sousa seja adicionado o cargo do eclesiástico, pastor. 

Pois, para Raposo o ministério pastoral de Boaventura é a sua principal característica. 

Aí tem uma rua que vai ligar dois ou três bairros, uma avenida que há é Pastor 

Boaventura. Ainda não tá pavimentada, mas o nome já é avenida pastor Boaventura, 

eu não quero avenida Boaventura Pereira de Sousa, não. Eu quero pastor, porque o 

que é forte nele é esse chamado, né? Pastor Boaventura. (informação verbal)38 (grifo 

nosso). 
 

37 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 
38 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



98 
 

É perceptível que há o interesse em prestar homenagem ao Boaventura Pereira Sousa, 

mas há também empenho em deixar rastro da AD nesses lugares de memória, ação que 

reforçam a estreita relação de Sousa com a instituição. A narrativa do pastor Raposo apresenta 

um poder simbólico e em certa medida, uma posição incisiva em determinar o eu quero. 

Representa o poder de influência da Igreja dentro da cidade junto as autoridades locais. A 

representação de Boaventura se estende para além da esfera religiosa na cidade bacabalense 

como já mencionado. Como exemplo, elencamos o título que Sousa recebeu como cidadão 

bacabalense, o lugar de memória simbólica dos três dias de luto em razão da morte do pastor. 

Conforme Nora (1993), essas são unidades temporais e servem para uma chamada 

concentrada de lembrança. 

O que também evoca lembranças de Boaventura é a placa descritiva no ato inaugural 

do templo central da AD em Bacabal, considerado um dos grandes feitos de Sousa em prol 

dos assembleianos. O imponente templo simboliza a força do pentecostalismo na cidade, uma 

das maiores denominações evangélica no Médio Mearim. Porém, a apresentação de templos 

como monumentos que acionam a memória do pastor não se limita apenas na cidade de 

Bacabal, já que Boaventura construiu templos em várias cidades maranhenses por onde 

exerceu seu pastorado. 

Boaventura deixou vários escritos, rascunhos de autobiografia, um considerável acervo 

imagético, fotografias de inúmeras comemorações de aniversários e cartas aos evangélicos. O 

pastor Raposo destaca uma carta que recebeu de Boaventura pouco antes de seu falecimento. 

Francisco Raposo detalhou o conteúdo da carta: 

[...] quando eu abrir a carta ele dizia assim: pastor Raposo, ilustríssimo senhor 

presidente da Assembleia de... ele era muito formal. ilustríssimo senhor, presidente 
da Assembleia de Bacabal e tal, e no documento ele pedia que quando ele é.... 

morresse. Que o presidente da Assembleia de Deus em Bacabal concedesse 5 

salários mínimos mensais para com a esposa dele, comecei a chorar quando eu vi 

aquilo, sabe porquê? Porque a carta dele tava lá e não foi lida em vida, mas quando 

eu li a carta, nós já tínhamos decidido exatamente sobre isso, exatamente cinco 

salários nós decidimos pra irmã, sem eu ter lido a carta. Por que eu comecei a 

chorar? Porque Boaventura tinha uma intimidade tão grande com Deus que mesmo 

sem ter lido a carta nós decidimos exatamente o que ele queria. A igreja dá cinco 

salários mínimos pra ela todo mês. [...] Quer dizer, Deus conduziu exatamente como 

o desejo dele, que eu acho que se ele tivesse pedido 0,10 centavos ia ficar dez... ele 

tinha uma comunhão muito forte com Deus. Isso me marcou muito também, porque 
nós decidimos exatamente o que ele queria. (informação verbal)39 

Nos relatos do pastor Raposo sobre esta carta onde o remetente era Boaventura Sousa 

solicitando que não deixassem sua esposa desamparada após sua morte e estipulou o valor que 

 

39 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



99 
 

ele gostaria que sua viúva recebesse. O que deixou o pastor Raposo impressionado foi o fato 

não ter lido a carta de Boaventura assim que a recebeu, guardou e ao realizar uma reforma em 

sua biblioteca a encontrou, porém Boaventura já havia falecido e o colegiado de pastores já 

havia se reunido e decidido o valor da mesada que seria destinada mensalmente a família de 

Sousa. Entretanto, o valor apontado na carta coincidiu com o valor determinado pelos 

pastores, segundo Raposo sem ele ter conhecimento do conteúdo do manuscrito. Este fato 

contribuiu para reforçar o imaginário coletivo acerca de Boaventura Sousa como um homem 

de estreita relação com o sagrado, com uma vida conduzida por algo divino. 

Embora os relatos sejam permeados sobre a boa relação com Boaventura, os conflitos 

estiveram presentes e em alguns momentos afloraram, porém, há esforços em deixar essas 

divergências nas entrelinhas. Exemplo disso são os choques na transição da liderança da AD 

para o pastor Francisco Raposo. Por mais pacífica e respeitosa que fosse a convivência com 

Boaventura Sousa, pastor Raposo afirma que houve momentos que as discordâncias 

emergiram. 

Eu cheguei, assumi a vice-presidência da Igreja e comecei a trabalhar da forma 

como eu sabia e com certeza os choques, as pessoas que conheciam Boaventura e 

me conheciam com certeza começaram... entendeu? Então com certeza teve coisa 

em que eu descordei e não só uma vez e teve até momento de eu sair de casa e dizer: 
hoje Boaventura vai me escutar, mas quando eu chegava lá. Ah não! Quando eu 

olhava pro Boaventura, que via nele aquela figura divina, os poucos cabelos que ele 

tinha já eram brancos e conhecendo a história dele, aquele Raposo que ia pra falar... 

pra, pra, pra trucar digamos assim, se desmontava e ao invés desse atrito já vinha a 

vontade de abraçar e beijar pra você ver como essa forte a figura dele. (informação 

verbal)40. 

Sem pontuar os motivos dessas divergências com Boaventura Sousa, o pastor Raposo 

expõe que houve situações em que esteve prestes a confrontá-lo, mas que recuou por ver em 

Sousa uma figura divina. Tamanha é a admiração pela pessoa de Boaventura que o definem 

de maneira divinizada. O cuidado em encontrar adjetivos para descrever e destacar suas 

qualidades assumem tom de exagero, mas para a membresia as palavras se tornam limitadas 

quando são para se referirem ao pastor Boaventura. Por mais que nos relatos os 

desentendimentos sejam ressignificados, minimizados, ou, evitados pelos entrevistados na 

tentativa de embelezar a trajetória de Boaventura Sousa. 

O pastor Raposo afirma que enquanto esteve na vice-liderança, embora inúmeras 

vezes tenha discordado de Boaventura, nunca teve a ousadia de desobedecê-lo. 

No período que ele era o pastor titular eu nunca fiz nada sem combinar com ele, todo 
dia eu tava na casa dele. E quando eu ia indicar alguém pra alguma função da igreja 

 

40 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



100 
 

Pastor Boaventura, eu ouvir aí... as vezes eu questionava, né? Pastor, mas é por isso, 

por isso, por isso, mas só fazia se ele concordasse. mesmo ele doente lá na cama, 

entendeu? Mas eu nunca fazia, nunca, jamais convidei um cantor, um pregador sem 

pastor Boaventura dizer: sim! Nunca fiz isso. Nunca ousei passar por cima de uma 

orientação dele. Só maluco que faz uma coisa dessa. É só querer quebrar a cara 

mesmo, eu não, nunca tive essa ousadia, não! (informação verbal)41 

Interessante que o pastor Raposo pontua que em vários momentos discordou de 

Boaventura e pondera sua fala ao afirmar que em toda relação saudável há divergências. 

Porém, Francisco Raposo assegura que sempre alinhava suas decisões com as orientações de 

Sousa enquanto atuou como vice e quando se tornou titular na presidência da AD, 

Boaventura nunca interferiu nas decisões tomadas por Raposo. Desta forma, as contradições 

presentes na narrativa do pastor Raposo nos levam a refletir sobre um Boaventura 

persuasivo ou tirano? 

Segundo os relatos de Francisco Raposo, nem persuasivo e nem tirano. Boaventura 

Sousa era um conselheiro que no ápice de sua longevidade tinha as palavras certas para cada 

momento e menciona situação em que estava passando por dificuldades pensou em sair de 

Bacabal, mas foi aconselhado por Boaventura a desistir. 

Uma vez eu me atribulei, vou embora! disseram pra ele lá, veio bater onde eu: “você 

não pode sair de Bacabal, você não tem o seu substituto ainda, Deus ainda não 

mandou o seu substituto. Se acalme! Veja de onde vem essas coisas e tal”. Sabe? Era 

um conselheiro mesmo, um apoiador, mas não um apoiador só de palavras, não! É 

em obras. (informação verbal)42 

Para comunidade assembleiana que acredita na representação do pastor como 

autoridade escolhida por Deus para conduzir o seu rebanho ao caminho da “salvação”. Um 

aconselhamento direcionado a um liderado no momento de angústia dito em nome de Deus 

tem forte carga espiritual e poder simbólico. O que contribui para explicar os recuos que 

Raposo fez todas as vezes que quis confrontar Boaventura Sousa. A relação dos pastores, 

Raposo e Boaventura, se apresenta harmoniosa nos relatos dois, mas segundo o pastor 

Francisco Raposo nem sempre a transição de uma liderança é pacífica. Pastor Raposo afirma 

que: 

[...] há duas coisas que podem acontecer: o substituto de ciumar e começar a 

perseguir e falar mal. Colocar entrave na carreira do outro ou, o substituído começar 

a deixar de lado o substituto e pisar, machucar a família. Infelizmente isso não devia 

acontecer em lugar nenhum, muito menos na igreja, mas a história prova que 

acontece.(informação verbal)43 
 

 

 

 

41 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 
42 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 
43 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



101 
 

Apesar dos relatos de divergências entre lideranças, os conflitos não se limitam apenas 

à cúpula da Igreja. A membresia por maior que seja a subordinação aos seus superiores, elas 

também em determinado momentos desejam ter suas vontades acatadas por sua liderança. 

Como é o caso de Orlando Alencar que após várias candidaturas ao cargo de vereador na 

câmara bacabalense, jamais conseguiu ser eleito. De acordo com relatos de José Rodrigues, 

Alencar culpou o pastor Boaventura por seu insucesso nas urnas. 

Tinha um auxiliar aqui por nome Orlando Alencar que ele era regente de coral... 

tentou várias vezes (se candidatar), não consegui! E uma certa vez, eu lembro que 
ele teve até uma certa desavença com o pastor Boaventura por isso que não elegia. 

Pastor Boaventura, nesse dia até ele chorou, né? Ele disse: “irmão, eu tenho 

procurado lhe ajudar, eu não sou culpado, irmão. Não sou culpado de você não se 

eleger, não! fiz tudo que eu podia por você, agora se a igreja não correspondeu...” 

nunca se elegeu pela igreja. (informação verbal)44. 

Como homem de forte influência dentro da igreja, mas foi a política que mostrou para 

Boaventura que seria capaz de ofuscá-lo. Pois segundo relato de José Rodrigues, Sousa tinha 

dificuldade de apresentar candidatos a membresia e quando apresentava, poucos eram os que 

votavam no candidato. Assim como a religião, a política em Bacabal é pujante, essas duas se 

perpassam, se alimentam mutuamente e ganham cada vez mais força. Apesar de ambas 

precisarem do coletivo para estabelecer sua relação de poder, é no interesse individual que 

essas relações se fragilizam e muitas vezes se fragmentam. Conforme o membro José 

Rodrigues, ao ser questionado sobre a relação do pastor Boaventura com os políticos e se 

estes procuravam o pastor durante o período eleitoral. Rodrigues afirma que: 

[...] procuravam bastante, porque todo tempo ele foi envolvido assim a amizade com 

político, esse pessoal sempre procurava a igreja. Ele tinha dificuldade, ele falava 

para os irmãos, pra votar nas pessoas que sempre procuram ajudar a gente, que tá 

sempre do lado da gente, mas a igreja não vota não, irmã! É a minoria que vota e 

ainda hoje o pastor tem dificuldade. Quando ele quer pedi voto para alguém, mas 

sempre tem confusão não tem jeito, porque é muito candidato que chega, né? E hoje 
em dia tem as pessoas que gostam de receber propina, né? Pra votar em pessoas, aí 

quando o pastor dá uma mensagem: “eu vou votar é em pessoas que me ajudam”. 

Pessoas as vezes trocam o voto por uma mixaria, né irmã? Por uma besteira. Sempre 

nunca deu certo não, irmã! Nós já tivemos vários candidatos, aqui na igreja, mas pra 

se eleger um é difícil e não é de agora não. (informação verbal)45. 

A igreja é um curral de votos em potencial, sobretudo, a AD que possui um público 

em sua maioria periférico, um solo fértil aos candidatos principalmente que se dizem 

cristãos. Porém, a membresia não estava em comunhão com sua liderança quando o 

benefício se apresenta no aqui e o agora o interesse pessoal fala mais alto. Podemos perceber 

no relato de José Rodrigues que a igreja muitas vezes estava reunida, mas nem sempre 

 

44 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 
45 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 



102 
 

estava unida. O que torna notório a dificuldade de Boaventura Sousa como cabo eleitoral 

entre seus liderados. É importante ressaltar que havia políticos que eram mais do que um 

mero candidato, eram amigos de Boaventura Sousa. Estes, tinham votos garantidos dentro 

da AD. O ex-senador João Alberto é exemplo da fidelidade política de Boaventura. 

Figura conhecida na política maranhense, João Alberto46, atua no cenário político 

desde a década de 1970. Com extensa atuação em diversos cargos eleitorais, a cidade de 

Bacabal foi sua base de apoio com milhares de votos garantidos. Em 1988 foi eleito a 

prefeito de Bacabal, porém não concluiu o mandato e foi substituído por seu vice, Jurandir 

Ferro Lago. João Alberto renunciou a prefeitura bacabalense para assumir o governo do 

Maranhão, onde era vice do então governador Epitácio Cafeteira. Como homem público, 

João Alberto firmou uma rede de apoio eleitoral controversa que se estende entre o povo da 

bíblia ao da bala. Encontrou em Boaventura forte cabo eleitoral, que lhe ofereceu o púlpito 

da igreja em várias ocasiões, sobretudo, nas suas festividades, ocasião em que o auditório 

estava lotado. Numa relação de troca e favores os benefícios pessoais e coletivos desfrutados 

pelo pastor Boaventura que eram de doações monetárias à Igreja até tratamento de saúde em 

Brasília, foi fator primordial para que o elo se estreitasse com o pastor e seu rebanho. José 

Rodrigues afirma que: 

[...] ele sempre levava mensagem, tanto que ele chamava minha igreja, João Alberto 

sempre chama minha igreja e a gente tem uma consideração enorme pelo João 

Alberto também. Pela ajuda que ele fez, também pela colaboração dele, né? quando 

ele vem aqui ele sempre vai lá e fala. (informação verbal)47 (grifo nosso). 

Pastor Francisco Raposo afirma que João Alberto e Boaventura tinham estreita relação 

e embora Boaventura relatasse perseguições vindo de grupos políticos, eles desenvolveram 

certa amizade. “Houve um período que ele foi perseguido por um certo grupo político, mas 

depois ele se tornou muito amigo do João Alberto, João Alberto adorava o pastor Boaventura” 

(informação verbal)48. Boaventura não escondia o apreço que tinha por João Alberto. Em 

entrevista realizada com Boaventura Sousa, ele narrou o início de seu contato com o 

ex-senador. 

O contato dele com a gente, antes nenhum. Então depois ele, nos ajudou porque eu 

fui ameaçado aqui, por várias famílias. Quando eu cheguei a Bacabal, encontrei a 

escola Daniel Berg que funcionava dentro do templo, mas ali foi um problema 

seriíssimo para mim e para a igreja. A igreja, a escola era clandestina, duas escolas 

da igreja que ambas funcionaram ilegalmente. 

 

 

46 (https://www18.fgv.br/cpdoc/acervo/dicionarios/verbete-biografico/sousa-joao-alberto-de). 
47 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 
48 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 



103 
 

A escola Alcebíades de Vasconcelos que funcionou no povoado Bacuri da Linha, 

que hoje é município de Olho d’Água das Cunhãs era Bacabal e Daniel Berg que 

funcionava dentro do templo. Então, aquelas escolas nenhuma tinha qualquer 

autorização, nenhum tinha qualquer registro de regularização. Pessoas que iam se 

mudar queriam transferência, não podia dá não sabia nem quem estudou, então por 

isso eu fui ameaçado por várias famílias. Quando João Alberto soube, veio aqui, me 

levou a casa do senhor Pedro Sequinse e era o chefe de polícia de Bacabal, pai do 

secretário de educação do Maranhão, nos levou lá e através de João Alberto nós 

autorizamos a escola Benemérita. (SOUSA, 2016, p. 86). 

O contato do pastor com João Alberto se deu por conta de problemas com escola 

fundadas pela AD que estavam irregulares e diante das ameaças que Boaventura estava 

sofrendo dos pais de aluno a aproximação com o ex-senador foi crucial para solucionar as 

pendências. Boaventura Sousa narrou que embora tivesse proximidade com João Alberto 

nunca pediu votos diretamente ao ex-senador. 

Nunca houve uma manifestação direta, vamos votar em fulano de tal, sempre eu 

dava liberdade pra que a igreja votasse em quem quisesse, nunca me compactuei 

com ninguém. Mas a igreja sempre consciente e sempre apoiou doutor João Alberto, 

João Alberto é menos apoiado hoje, não sei porque. Um grupo de crentes votam em 

José Vieira que é inimigo de pastores, Zé Vieira cai em pastor que arrasa. Agora eu 

vou dizer uma coisa, eu sempre fui neutro, dava liberdade aos irmãos de votar em 

quem queriam. (SOUSA, 2016, p. 86). 

Interessante que Boaventura Sousa denominou José Vieira de inimigo de pastores, não 

chegou a alcançar a conversão de Vieira e nem sua doação de um terreno para igreja para 

construção de um centro cultural da AD. Em 2016 Sousa já assegurava que João Alberto tinha 

menos apoio político na igreja, mas foi no pleito municipal de 2020 que a dispersão em votos 

para Alberto se consolidou, quando se candidatou a vereador em Bacabal e não conseguiu se 

eleger. Porém, a AD elegeu seus representantes municipais, entre eles, o vereador Marcos 

Ferreira. A Igreja não perdeu sua força eleitoral, ela mudou o favorecido. 

3.4 AS REPRESENTAÇÕES E AUTOIMAGENS: AS CONSTRUÇÕES ACERCA DO 

PASTOR BOAVENTURA SOUSA E SUAS CONTRIBUIÇÕES PARA APROPRIAÇÃO E 

PERPETUAÇÃO DOS VALORES E DA IDENTIDADE ASSEMBLEIANA 

Como já apresentado, a vida de Boaventura Sousa após sua conversão no ano de 1944 

foi de entrega ao serviço da Igreja das mais variadas formas: como auxiliar de professor de 

Escola Bíblica Dominical (EBD), auxiliar de pastor, construtor, evangelista, pastor presidente 

e pastor jubilado (aposentado). Foram 73 anos de vivência dentro da AD com curtas e longas 

passagens em diversas cidades maranhenses. Os relatos autobiográficos não comportam as 

inúmeras experiências vivenciadas pelo pastor, provavelmente pela idade avançada, a 

memória por mais prodigiosa que fosse, deixou de relatar muitos ciclos de sua vida. Assim 



104 
 

como, relatou de maneira excessiva, outras. Não que essas memórias relatadas em excesso 

fossem menos importantes, mas que as experiências que foram silenciadas enriqueceriam 

ainda mais sua escrita e este trabalho. 

Dentre as memórias que não foram relatadas estão o dia 14/02/1996 data que seria 

celebrado o segundo casamento de Boaventura com Severina de Jesus e que não foi realizado 

por conta do acidente de seu irmão, Estevam Ângelo de Sousa. No dia 30/03 do mesmo ano, 

data que foi realizado o casamento também não abordado, a inauguração do templo central em 

Bacabal, seu afastamento e substituição por seu irmão Raimundo Pereira de Sousa por 

motivos de saúde. Aliás, a saúde de Boaventura foi responsável por sua jubilação que também 

não é mencionada em sua autobiografia. Como já pontuado, a autobiografia de Boaventura 

Sousa fala mais sobre a AD do que sobre si. 

Talvez esse episódio trágico na vida de Boaventura Sousa tenha contribuído para que a 

comunidade assembleiana o acolhesse ainda mais, estreitando os laços afetivos com o pastor. 

Os relatos por parte dos membros da AD sobre esse acontecimento são recorrentes, a tragédia 

do acidente é um fator que alimenta a memória coletiva e a disputa por quem lembra mais. O 

entrevistado José Rodrigues relatou o seguinte: 

[...] ele ficou abalado, eu até admirei que um homem daquele forte, né? Conselheiro, 

líder, mas ele se abalou demais. Ele se abalou ao ponto de achar que ele tinha culpa, 

porque essa viagem era exatamente pra celebrar o casamento. Aí, aconteceu isso e 

morreu também a filha dele, também, né? Junto. (informação verbal)49 

A surpresa de José Antônio diante da fragilidade de Boaventura que o considerava um 

homem forte, viu o pastor Boaventura sucumbir junto com suas perdas. Boaventura que 

construiu a autoimagem de um desbravador do evangelho, estava recluso em si e vivendo seu 

luto. A festa que seria comemorada na casa de Osmilta e José Batista precisou ser adiada, 

porém quando o casamento foi realizado não houve comemoração. Osmilta narra que: “[...] 

tudo estava preparado, bolo, os convidados.”(informação verbal)50. Quando foram 

surpreendidos pela notícia do acidente. O pastor Raposo relatou que após a morte do pastor 

Estevam Ângelo de Sousa, ele foi designado por Boaventura para celebrar o seu casamento: 

[...] o Estevam morreu exatamente vindo pra fazer esse casamento e que depois da 
morte do Estevam ele me procura e diz que queria que eu fizesse o casamento dele. 

Eu disse, mas pastor porque que o senhor não convida... eu não me achei digno do 

 

 

 

49 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 
50 Fala da entrevistada Osmilta Teixeira, 2020. 



105 
 

casamento de Boaventura. O que que eu ia ensinar pra Boaventura num casamento? 

Que palavra eu ia dá? (informação verbal)51. 

Diante do convite para celebração do casamento de Boaventura, o pastor Raposo relata 

que não se sentiu digno de realizar a cerimônia, mas a celebrou por insistência de Boaventura 

Sousa. O que ensinar ao pastor que durante três décadas esteve ministrando estudo sobre 

matrimônio? Que incorporou valores para manutenção de um casamento duradouro e passou a 

ser não somente conselheiro, mas a referência de matrimônio sólido. 

O segundo casamento de Boaventura foi responsável por construir a imagem de um 

esposo zeloso preocupado com o bem-estar da família, não que esse adjetivo estivesse 

presente no primeiro casamento, porém ele se cristalizou no segundo por existir bens 

materiais que foram concebidos como sinônimo deste zelo. Os entrevistados elencaram o 

cuidado que o pastor Boaventura possuía com a segunda esposa. José Antônio Rodrigues 

narra que: 

[...] oh, pra você ter uma ideia Dijé, que é a irmã Severina, né? Ela, depois que ele 

casou com ela. Ele pediu pra ela estudar, ela se formou. Ele deu aquela casa, tá no 

nome dela, ele deu pra ela, deu um carro de presente no aniversário dela. É, ele... 

mandou ela fazer autoescola, tirou a habilitação dela e deixou ela porque a Dijé 

não tinha nada disso, né? Acho que trabalhavam mais era assim em casa de pessoas, 
né a Dijé? Mas depois que ela casou com o Pr. Boaventura ela, além dela ter... 

casado bem que ainda hoje ela chora ainda. A Dijé ainda hoje irmã, com saudade do 

seu Boaventura e ela toda hora que se fala em Boaventura, ela só conta coisa boa 

dele. Que ensinou ela, ajudou ela e fez tudo que um marido faz de bom pra uma 

esposa ele fez pra ela. (informação verbal)52 

A vida privada do Boaventura fortalecia os valores morais, cristão, familiar. O esposo 

bondoso que cuidava bem de seu lar e da Igreja. Osmilta Teixeira afirma que Boaventura era 

dedicado na igreja, nos estudos e com filhos. Dentro do discurso assembleiano a família é o 

primeiro ministério a ser cuidado pelo pastor. Desta forma, a membresia aponta Boaventura 

como modelo a ser seguido. 

Os monumentos erigidos em homenagem ao Boaventura estão destacando suas 

qualidades que segundo Bakhtin (1997), fazem parte da estética formal do autor herói 

biográfico em expor suas virtudes (Bakhtin, 1997). Diante de sua influência no imaginário 

assembleiano, Boaventura pôde desfrutar em vida da admiração e agradecimentos que seus 

liderados tinham por ele. Elencamos depoimentos de um documentário elaborado para 

homenageá-lo aos noventa anos. No qual pontuam a criação da biblioteca Boaventura Pereira 

 

 

51 Fala do entrevistado Francisco Raposo, 2020. 
52 Fala do entrevistado José Rodrigues, 2020. 



106 
 

Sousa devido sua aptidão a leitura e estudo. A responsável pela biblioteca localizada no 

interior do templo diz o seguinte: 

[...] essa biblioteca, ela nasceu exatamente pra auxiliar os professores de Escola 

Bíblica Dominical, né? Pra que eles possam se fundamentar melhor e fazer um bom 
trabalho. Basicamente pra estudar mais a Palavra e ensinar mais. E o nosso maior 

exemplo de estudioso da palavra de Deus em vida aqui, é o pastor Boaventura. 

Então, foi uma homenagem mais do que justa... a nossa igreja cresce porque é 

fundamentada na palavra de Deus e o exemplo que nós temos são desses grandes 

homens de fé. A exemplo do pastor Boaventura. 53 

 

Na narrativa dos fiéis é notório que eles absorveram a autoimagem do pastor 

construída como homem de conhecimento. A biblioteca que tem por objetivo auxiliar os 

estudos teológicos da membresia, inspirada em Boaventura, se alinha ao que Pierre Nora 

(1993) denominou de locais residuais. Pois, aciona qualidades e rastros de Boaventura. 

Recentemente foi inaugurada uma escola assembleiana que leva o nome de Boaventura 

Pereira Sousa. Mais um lugar de memória que evoca a perpetuação do pastor na história da 

cidade, uma vez que na visão dos membros a contribuição do pastor vai para além da AD. O 

pastor Edison Bispo afirmou em entrevista à emissora local que: 

[...] na verdade, não só a igreja de Bacabal perde esse homem de Deus, como a 

própria cidade, a própria sociedade pelo que ele contribuiu pro reino de Deus 

durante 34 anos dedicando seu ministério nesta cidade e também seus 21 anos de 

jubilação. Mesmo jubilado, mas em plena atividade, gozando de saúde, ajudando, 
cooperando sempre na medida do possível. Deixou pra nós, aos novos pastores um 

legado de um homem abnegado, dedicado, servo de Deus, zeloso pelo trabalho. 

Então, por isso agradecemos a sociedade por ter aplaudido. 54 

As narrativas acerca de Boaventura o colocam como um elo, um mediador entre a 

Igreja e a sociedade. Nos discursos a igreja perdia com sua morte, mas a sociedade também. 

Essa seria a aspiração da glória, do reconhecimento de Boaventura de fazê-lo pertencer à 

história cultural da cidade bacabalense. Para Mikhail Bakhtin (1997), aspirar a glória é antes 

de tudo, crescer e engrandecer o outro e para o outro. É ocupar espaços nos seus 

contemporâneos e descendentes e não perder seu significado (Bakhtin, 1997). A vida 

organizada do herói abordada por Bakhtin dialoga com a vida de Boaventura que nos relatos 

dos assembleianos, representa uma reserva de líder, apresenta aos novos pastores a expressão 

concreta de uma vida entregue ao ministério pastoral. O significado de Boaventura Sousa será 

eternizado na memória afetiva da AD. Nos relatos de José Rubens ele afirma que: “[...] a 

sensação que tenho é que como ele partiu no dia do pastor, foi uma homenagem que o céu fez 

 

 

53 Entrevista disponível no canal TV IEADEPD: https://www.youtube.com/@ieadepd. Acesso em: 20 out. 2022. 
54 Entrevista disponível no canal TV IEADEPD: https://www.youtube.com/@ieadepd. Acesso em: 20 out. 2022. 

https://www.youtube.com/%40ieadepd
https://www.youtube.com/%40ieadepd


107 
 

abrindo os portões da eternidade para entrada de um veterano, de um homem, de um santo 

homem de Deus.” (TV DIFUSORA BACABAL, 2017, informação verbal). 

 

A morte de Boaventura Pereira Sousa o perpetuará no imaginário de várias gerações 

não como um sujeito com erros e defeitos, mas como eclesiástico que viveu em prol do 

evangelho. Oriundo de família simples, encontrou na igreja o que o Estado não lhe ofereceu, 

trabalho, casa, embora fosse apenas um casebre que durante a chuva não havia diferença da 

rua, e uma irmandade que se multiplicou ao longo dos anos lhe prestando subordinação e 

admiração. Para alguns um ser humano sem defeitos, para outros o seu defeito foi ser humano 

e para todos um pastor que já foi extinto. 



108 
 

4 CONCLUSÃO 

Este trabalho buscou refletir acerca dos lugares de memória construído em torno do 

pastor Boaventura Pereira Sousa, figura relevante dentro do pentecostalismo no Maranhão, 

atuante em várias cidades do interior maranhense, mas foi no município de Bacabal a partir de 

1963 a 1996 quando assumiu a presidência da AD bacabalense que seu ministério pastoral se 

consolidou. 

Para a abordagem da construção da autoimagem de Boaventura Sousa como referência 

simbólica do protestantismo, evidenciamos os monumentos, signos e símbolos que visavam 

apresentá-lo à comunidade assembleiana sua trajetória e atuação ministerial. Para tanto, 

contextualizamos o cenário da AD no Maranhão paralelo a trajetória de Boaventura. 

A década de 1960 foi marcada por acontecimentos marcantes na sociedade brasileira 

nos diversos cenários: político, cultural e religioso. Dentro da AD, essa foi uma década de 

discussões acentuadas, pautas sobre os usos e costumes, questões doutrinárias, estruturação 

administrativa sob comando não mais dos missionários suecos, os pastores brasileiros 

conseguiram a autonomia e poder de decisão nas Igrejas. Os movimentos culturais foram 

responsáveis pela reflexão sobre o que é ser um autêntico assembleiano, o uso do impresso 

oficial da AD, Mensageiro da Paz, teve papel crucial na divulgação do perfil da identidade do 

membro da AD. 

É também na década de 1960 que a construção da memória oficial da AD se inicia, 

através da escrita. Publicação de edições comemorativas de templo da AD, biografias, 

autobiografias passaram a compor extensa lista de material impresso sobre a instituição 

religiosa, AD. Podemos afirmar que é a partir dessa particularidade da Igreja, de elaborar 

material sobre si que Boaventura como público leitor aderiu a prática de registrar data, 

inaugurações, guardar objetos e jornais Mensageiro da Paz. 

Desta maneira, que paulatinamente Boaventura passou a construir de forma consciente 

ou não, materiais que auto referenciava: materiais de trabalho, objetos antigos de seus 

genitores, fotografias entre outros. Porém, o ápice da representação de si, foi a escrita e 

publicação de sua autobiografia. Mencionada ao longo de toda essa pesquisa, a autobiografia 

do pastor Boaventura é a expressão que ele almejava bloquear o esquecimento de sua 

passagem não como sujeito, mas como pastor da AD. Após sua jubilação Boaventura Sousa 

não se preocupou em escrever exemplares que versassem sobre doutrina, relacionamento com 



109 
 

o sagrado, conteúdo familiar ou algo do gênero histórico assembleiano. Amante da leitura e 

de centenas de coletâneas teológicas, Sousa limitou-se apenas sobre sua atuação pastoral. 

Como um dos mais antigos pastores assembleianos maranhenses, Boaventura Sousa 

marcou gerações com suas resistências em relação às mudanças doutrinárias da AD. Em sua 

autobiografia, Sousa apresenta sua insatisfação com substituições da Harpa Cristã, alterações 

nos trajes, ultrapassar o horário de culto, falta de comprometimentos de pastores com o 

evangelismo, ausência de liderança vocacionada e presença demasiada de candidatos ao 

pastorado buscando apenas status. Foram questões pontuadas pelo pastor na escrita de si. 

Durante a análise da autobiografia de Boaventura, cerne dessa pesquisa, podemos perceber 

que são poucos os relatos, marcos de sua vida pessoal, não há menção de nascimento dos 

filhos, netos e bisnetos. Casamentos, luto, aquisições patrimoniais, toda sua narrativa discorre 

sobre seu ministério pastoral. 

Buscamos alinhar com outras fontes, sobretudo a fonte oral, para apresentar o 

Boaventura sujeito, descontraído, fora do poder simbólico e hierárquico da Igreja, mas poucos 

adentravam na intimidade do pastor. Seletivo e discreto são características que convém 

destacar no nosso objeto de estudo. O esforço de Boaventura em está associado à igreja foi 

uma de suas principais estratégias para se perpetuar na memória coletiva do grupo. 

Atualmente o grupo também se esforça para mantê-lo vivo nos lugares de memória, erguendo 

monumentos que possam acionar sentimento coletivo e afetivo dos fiéis em relação ao pastor. 

Concluímos que Boaventura contribuiu significativamente na consolidação da AD em 

Bacabal, quando a partir da liderança de Sousa, houve estabilidade no número de membros, 

organização e descentralização do campo bacabalense. A construção do templo central de 

Bacabal, um dos maiores do Médio Mearim, compreendido como maior feito de Boaventura. 

Será o principal elo entre o pastor e a membresia. Sua autobiografia é muito relevante para a 

história, porém nem todos a leram. Aos entrevistados que foram questionados sobre a leitura 

da escrita de Sousa, apenas José Rodrigues afirmou ter iniciado a leitura. Entrevistamos sete 

pessoas e o principal argumento para se justificarem foi a falta de coragem para ler as 

memórias de Boaventura. 



110 
 

REFERÊNCIAS 

ABREU, Jacimara Sarges. “Com você em todo lugar”: Assembléia de Deus e a mídia no 

Maranhão 1990-2017. 2018. 180f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Programa de 

Pós-Graduação em Ciências Sociais, Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2018. 

ALBERTI, Verena. Literatura e autobiografia: A questão do sujeito na narrativa. Estudos 

Históricos, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, p. 66-81, 1991. 

ALBERTI, Verena. Fontes orais. Histórias dentro da História. In: PINSKY, Carla Bassanezí 

(org.). Fontes históricas. São Paulo: Editora Contexto, 2005. p. 155-202. 

ALBERTI, Verena. Ouvir e contar: textos em história oral. Rio de Janeiro: Editora FGV, 

2004. 

ALENCAR, Gedeon. Assembleias Brasileiras de Deus: Teorização, História e Tipologia- 

1911-2011. São Paulo: [s. n.], 2012. 

ALENCAR, Gedeon. Todo poder aos pastores, todo trabalho ao povo, todo louvor a 

Deus: Assembleia de Deus - origem, implantação e militância (1911-1946). São Paulo: [s. n.], 

2000. 

ALMEIDA, Adroaldo José Silva. "Pelo Senhor, marchamos": os evangélicos e a ditadura 

militar no Brasil (1964-1985). Rio de Janeiro: [s. n.], 2016. 

ALMEIDA, Poliane Pereira. Oralidade, memória e escrita: uma análise sobre Boaventura 

Pereira Sousa na Assembleia de Deus em Bacabal-MA (1963-1996). In: ENCONTRO DE 

HISTÓRIA ORAL, 15, 2020. Belém. Anais [...]. Belém: [s. n.], 2020. 

ALMEIDA, Poliane Pereira. Trajetória e ministério do pastor Boaventura Pereira Sousa 

na Assembleia de Deus em Bacabal (1963-1996). Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura em História) - Universidade Estadual do Maranhão, São Luís, 2017. 

ARAÚJO, Isael de. Frida Vingren: uma biografia da mulher de Deus, esposa de Gunnar 

Vingren, pioneiro das Assembleias de Deus no Brasil. Rio de Janeiro: CPAD, 2019. 

ARAÚJO, Isael de. Dicionário do Movimento Pentecostal. Rio de Janeiro: CPAD, 2014. 

ARFUCH, Leonor. O espaço biográfico: dilemas da subjetividade contemporânea. Tradução: 

Paloma Vidal. Rio de Janeiro: Eduerj, 2010. 

Azevedo, Lílian Henrique de. A construção da nova mulher nas revistas Querida e 

Claudia (décadas de 1960 e 1970). Assis: [s. n.], 2009. 

BACZKO, Bronislaw. Imaginação Social. In: LEACH, Edmund et al. Enciclopédia Einaudi: 

Anthropos - Homem. Lisboa: Imprensa Nacional, 1985. p. 296-332. 

BAKHTIN, Mikhail Mjkhailovitch. Estética da criação verbal. 2. ed. São Paulo: Martins 

Fontes, 1997. 

BAPTISTA, Saulo de Tarso Cerqueira. “Fora do Mundo”- dentro da política: identidade e 

“missão parlamentar” da Assembleia de Deus em Belém. 2002. 166f. Dissertação (Mestrado 

em Sociologia) – Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Departamento de Sociologia, 

Universidade Federal do Pará, Belém, 2002. 



111 
 

BARBOSA, Francisco José. História e magia no cotidiano na Igreja Evangélica 

Assembleia de Deus em São Mateus. 2007. Dissertação (Mestrado em Ciências da 

Religião)- Universidade Presbiteriana de Mackenzie, São Paulo, 2007. 

BARROS, José D’Assunção. Memória e história: uma discussão conceitual. Tempos 

Históricos, [S. l.], v. 15, n. 1, p. 317–343, 2000. 

BOURDIEU, Pierre. A ilusão biográfica. In: AMADO, Janaína; FERREIRA, Marieta de 

Moraes. Usos e abusos da história oral. 8. ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2006. p. 

183-191. 

BOURDIEU, Pierre. Razões Práticas: sobre a teoria da ação. Tradução: Mariza Corrêa. 

Campinas: Papirus, 1996. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Memória do Sagrado: estudos de religião e ritual. São 

Paulo: Paulinas, 1983. 

CALLIGARIS, Contardo. Verdades de autobiografias e diários íntimos. Revista Estudos 

Históricos, Rio de Janeiro, v. 11, n. 21, p. 44-58, 1998. 

CÂMARA, André. Cumprindo o ide na terra das palmeiras. São Luís: [s. n.], 2019. 

CÂMARA, Samuel. História da Igreja-Mãe das Assembleias de Deus no Brasil. [S. l.]: 

CPAD, 2005. 

CANDAU, Joel. Memória e Identidade. Tradução: Maria Letícia Ferreira. São Paulo: 

Editora Contexto, 2011. 

CAPELATO, Maria Helena Rolim. “O Estado Novo: o que houve de novo?”. In: “O Brasil 

Republicano – o tempo do nacional-estadismo. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

p. 107-143. 

CERTEAU, Michel de. A Escrita da História. Tradução: Maria de Lourdes Menezes. Rio de 

Janeiro: Forense Universitária, 1982. 

CHAVES, Gunnar N.; PICH, Roberto H. A Igreja Evangélica Assembleia de Deus e as 

tensões doutrinárias para o diálogo inter-religioso. Opinião Filosófica, [S. l.], v. 10, n. 02, p. 

1-23, 2019. 

CONDE, Emílio. História das Assembleias de Deus no Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: CPAD, 

1982. 

COPPENGER, Mark. “Livrando-nos da Profissionalização”. In: ARMSTRONG, John (org.). 

O ministério pastoral segundo a Bíblia. São Paulo: Cultura Cristã, 2007. 

CORREA, Marina A. O. S. A operação do carisma e o exército do poder: a lógica dos 

ministérios da Assembleia de Deus no Brasil. São Paulo: PUC, 2012. 

CORREA, Marina A. O. S. Igrejas Assembleias de Deus no Brasil: pastores-presidente e os 

“laços fraternos”?. Caminhos, Goiânia, v. 12, n. 01, p. 240-258, 2014. 

DANIEL, Silas. História da Convenção Geral das Assembleias de Deus no Brasil. Rio de 

Janeiro. CPAD, 2004. 



112 
 

DELGADO, Jaime Silva. Nem terno, nem gravata: as mudanças na identidade pentecostal 

assembleiana. 2008. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) – Programa de 

Pós-Graduação em Ciências Sociais, Universidade Federal do Pará, Belém, 2008. 

DE MAN, Paul. Autobiografia como des-figuração. Tradução: Joca Wolff. Panfleto 

político-cultural Sopro, n. 71, 2012. 

DREHER, Martin N. Chamado e ordenação pastoral. In: BUSS, Paulo W. (org.). Lutero e o 

Ministério Pastoral. Porto Alegre: Concórdia, 2015. 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 1992. 

ESTRADA, Elizabeth Muylaert Duque. Devires autobiográfico: a atualidade da escrita de si. 

Rio de Janeiro: Editora PUC – Rio, 2009. 

FAJARDO, Maxwell Pinheiro. Religião e memória: afirmação da memória institucional da 

igreja Assembleia de Deus no Brasil. Revista Brasileira de História das Religiões, ano 5, n. 

13, maio 2012. 

FERREIRA, Marcia Milena Galdez. Construção do eldorado Maranhense: experiência e 

narrativa de migrantes nordestinos em municípios do Médio Mearim-MA (1930- 1970). 

Niterói,RJ: [s. n.], 2015. 

FERREIRA, Marieta de Moraes. História Oral: um inventário das diferenças. In: FERREIRA, 

Marieta de Moraes (coord.). Entre-vistas: abordagens e usos da história oral. Rio de Janeiro: 

Ed. Fundação Getulio Vargas, 1998. 

FREIRE, Fladney Francisco da Silva. Terecô: entre Memórias, Territórios e Conflitos. Outros 

Tempos, v. 15, n. 25, p. 153-169, 2018. 

FRESTON, Paul. Breve história do pentecostalismo brasileiro. In: ANTONIAZZI, Alberto. 

Nem anjos nem demônios: interpretações sociológicas do pentecostalismo. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 1994. 

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Centauro, 2006. 

HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 

2006. 

HALL, Stuart. Quem precisa de identidade?. In: SILVA, Tomaz Tadeu da (org.). Identidade e 

Diferença: a perspectiva dos estudos culturais. 7. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 

HOBSBAWM, Eric; RANGER, Terence. A invenção das tradições. Rio de Janeiro: Paz e 

Terra, 1997. 

HOOVER, Thomas Reginald. Gustav Bergstrom: herói anônimo. Rio de Janeiro: CPAD, 

2002. 

KLINGER, Diana Irene. Escritas de si, escritas do outro: autoficção e etnografia na 

narrativa latino-americana contemporânea. 2006. Tese (Doutorado em Letras) - Programa de 

Pós-Graduação em Letras, UERJ, Rio de Janeiro, 2006. 

KOSELECK, Reinhart. Futuro passado: semântica dos tempos históricos. Rio de Janeiro: 

Contraponto; Ed: PUC – RJ, 2006. 



113 
 

LEJEUNE, Philippe. O pacto autobiográfico: de Rousseau à internet. Tradução: Maria Jovita 

Gerheim Noronha, Maria Inês Coimbra Guedes. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014. 

LIEDTKE, Paulo Fernando. Políticas públicas de comunicação e o controle da mídia no 

Brasil. Revista Eletrônica dos Pós-Graduandos em Sociologia Política da UFSC, v. 1 n. 1, 

p. 39-69, ago./dez. 2003. 

LIMA, Adriano Sousa. Assembleia de Deus no Brasil e o diálogo inter-religioso. Revista 

Caminhos de Diálogo, ano 2, n. 2, p. 43-51, jan./jul. 2014. 

MARIANO, Ricardo. Neopentecostais: Sociologia do novo pentecostalismo no Brasil. 2. ed. 

São Paulo: Loyola, 2004. 

MATTOS, Sérgio Augusto Soares. História da televisão brasileira: uma visão 

econômica, social e política. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2002. 

MENSAGEIRO DA PAZ. Rio de Janeiro, ano 3, n. 23, dez. 1933. 

MENSAGEIRO DA PAZ. Rio de Janeiro ano 39, n. 1, jan. 1969. 

MOTA, Elba Fernanda Marques. Representação de si e práticas da escrita na religião: a 

produção de Estevam Ângelo de Souza na Assembleia de Deus no Maranhão (1957-1996). 

São Gonçalo, RJ: [s. n.], 2013. 

NASCIMENTO, Jeverson. As diferenças doutrinárias do Calvinismo e do Arminianismo. 

Revista de Estudos Pentecostais Azuza, Joinville, v. 9, n. 1, p. 81-108 jan./jun. 2018. 

NELSON, Samuel. Nels Nelson: o apóstolo pentecostal brasileiro. Rio de Janeiro: CPAD, 

2001. 

NELSON, Samuel. Samuel Nystron: pioneiro do ensino pentecostal em escolas bíblicas. Rio 

de Janeiro: CPAD, 2006. 

NETO, João Somma; Caleffi, Renata; Dias, Eduardo Covalesky. Política e Televisão: sistema 

de meios e concessões públicas no Brasil e na Argentina. Open Edition Journals, [S. l.], v. 

10, n. 15, 2015. 

NORA, Pierre. Entre Memória e História: a problemática dos lugares. Projeto História, São 

Paulo, n. 10, p. 07-28, dez. 1993. 

NUNES, Adailton Antônio Galiza. Campanha da fraternidade: uma política da Igreja 

Católica para o Brasil. Tese (Doutorado em Educação ) – Universidade Estadual de Campinas, 

Faculdade de Educação, Campinas, 2021. 

OLIVEIRA, Adriana Matos de. A jovem guarda e a indústria cultural: análise da relação 

entre o movimento da jovem guarda, a indústria cultural e a recepção de seu público. 2011. 

110f. Dissertação (Mestrado em História) - Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2011. 

OLIVEIRA, Arilson Silva de. Desvendando a religião e as religiões mundiais em Max Weber. 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 7, n. 14, jun. 2009. 

OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. Identidade étnica, identificação e manipulação. Sociedade e 

Cultura, Goiânia, v. 6, n. 2, p. 117-131, jul./dez. 2003. 



114 
 

O ÚLTIMO adeus ao Pr. Boaventura. CEADEMA EM FOCO, São Luís, ano 18, p. 08, jun. 

2017 CEADEMA, 2017. 

PEREIRA, Lígia Maria Leite. Algumas reflexões sobre histórias de vida, biografias e 

autobiografias. História Oral, n. 3, p. 117-127, 2000. 

PESAVENTO, Sandra Jatahy. História e história cultural. Belo Horizonte: Autêntica, 2003. 

PETRUS, Lewi. Lewi Petrus: biografia. Rio de Janeiro: CPAD, 2004. 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 

2, n. 3, p. 3-15, 1989. 

POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 5, n. 

10, p. 200-212, 1992. 

PORTELLI, Alessandro. O massacre de Chivitella Val di Chiana (Toscana, 29 de julho 1949): 

mito e política, luto e senso comum. In: FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, Janaína 

(org.). Usos e abusos da história oral. Rio de Janeiro: FGV, 2001. p. 103-130. 

RICOEUR, Paul. Tempo e Narrativa III: O tempo narrado. [S. l.: s. n.], 1991. 

ROIZ, Diogo da Silva; FONSECA, André Dioney. As representações da Igreja Assembléia de 

Deus sobre a televisão entre 1960 e 2000. Revista Brasileira de História das Religiões, ano 

2, n. 4, maio 2009. Disponível em: www.tudosobretv.com.br. Acesso em: 15 jun. 2021. 

ROLIM, Francisco Cartaxo. Pentecostais no Brasil: uma análise sócio religiosa. Rio de 

Janeiro:Vozes, 1987. 

SANTOS, Lyndon de Araújo. As outras faces do sagrado: protestantismo e cultura na 

primeira República Brasileira. São Luís: EDUFMA; São Paulo: Ed. ABHR, 2006. 

SILVA, Maurício Ferreira da. A identidade narrativa em Paul Ricoeur e a relação com o lugar. 

Revista Razão e fé, [S. l.], v. 19, n. 2, p. 58-70, 2017. 

SILVA, Pekelman Halo Pereira. As primeiras décadas do pentecostalismo assembleiano 

em São Luís (1921-1957). 2006. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em História) - 

Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2006. 

SOARES, Mateus Ribeiro. O desenvolvimento do espaço urbano em Bacabal: um olhar 

sobre o papel dos grandes agentes econômicos em sua trajetória. 2018. Trabalho de Conclusão 

de Curso (Graduação em Sociologia) - Universidade Federal do Maranhão, Bacabal, 2018. 

SOUSA, Bertone de Oliveira. A Historical Perspective about Construction of Religious 

Identity - The Assembly of God in Imperatriz MA (1986-2009) . 2010. 166 f. Dissertação 

(Mestrado em Ciências Humanas) - Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2010. 

SOUSA, Boaventura Pereira. Autobiografia e eventos que a história não divulgou. São 

Luís-MA: Gráfica e Editora Excelência, 2016. 

STEIN, Luciano. Nils Tarenger: um coração missionário no sul do Brasil. Rio de Janeiro: 

CPAD, 2002. 

TV DIFUSORA EM BACABAL. YouTube. 2017. Disponível em: https:// 

www.youtube.com/c/TV DIFUSORA BACABAL. Acesso em: 13 nov. 2021. 

http://www.tudosobretv.com.br/
http://www.youtube.com/c/TV


115 
 

TV IEADEPD. YouTube. [201-]. Disponível em: https://www.youtube.com/@ieadepd. 

Acesso em: 20 out. 2022. 1 Vídeo. 

VASCONCELOS, Alcebíades Pereira; LIMA, Hadna-Asny Vasconcelos. Alcebíades Pereira 

Vasconcelos: estadista e embaixador da obra pentecostal no Brasil. Rio de Janeiro: CPAD, 

2003. 

VOLDMAN, Danièle. Definições e usos. In: AMADO, Janaína; FERREIRA, Marieta de 

Moraes. Usos e abusos da história oral. 8. ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2006. p. 33-41. 

WEBER, Max. Economia e Sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Tradução: 

BARBOSA, Regis; BARBOSA, Karen Elsabe. 4. ed. Brasília, DF: Editora Universidade de 

Brasília, 2000. 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito capitalismo. 2. ed. rev. São Paulo: Pioneira, 

2001. 

WINGREN, Gustaf. A vocação segundo Lutero. Tradução: Martinho Lutero Hoffmann. 

Canoas: Ed. ULBRA, 2006. 

https://www.youtube.com/%40ieadepd


116 
 

 

ANEXO A - BOAVENTURA NA FACHADA DO PRIMEIRO TEMPLO 

CENTRAL EM BACABAL 

 

 

Fonte: Reprodução da autobiografia de Boaventura Sousa (2023) 



117 
 

ANEXO B - CARTA DE BOAVENTURA SOUSA AOS MEMBROS QUE 

HAVIAM SE AFASTADO DA IGREJA 

 

Fonte: Elaborado pela autora (2023) 



118 
 

ANEXO C - FOTOGRAFIAS DO PASTOR BOAVENTURA 
 

 

Fonte: Reprodução da autobiografia de Boaventura Pereira Sousa (2023. 



119 
 

ANEXO D - BANNER DO PASTOR BOAVENTURA 
 

Fonte: Reprodução da autobiografia de Boaventura Pereira Sousa (no centro da imagem 

destaque para Pregador do evangelho) (2023) 



120 
 

ANEXO E - FACHADA DA IGREJA 
 

Fonte: Reprodução da autobiografia de Boaventura Pereira Sousa. Templo central projetado e 

construído por Boaventura Sousa (2023). 


	POLIANE PEREIRA ALMEIDA DE OLIVEIRA
	POLIANE PEREIRA ALMEIDA DE OLIVEIRA (1)
	POLIANE PEREIRA ALMEIDA DE OLIVEIRA (2)
	AGRADECIMENTOS
	RESUMO
	ABSTRACT
	LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS
	SUMÁRIO
	REFERÊNCIAS 110
	ANEXO A - BOAVENTURA NA FACHADA DO PRIMEIRO TEMPLO CENTRAL EM BACABAL
	ANEXO B - CARTA DE BOAVENTURA SOUSA AOS MEMBROS QUE HAVIAM SE AFASTADO DA IGREJA
	1 INTRODUÇÃO
	1.4.1 Lenda familiar: todos a serviço do santo ministério
	1.4.2 Um homem vocacionado e convicto de sua missão
	1.4.3 O exemplo
	1.4.4 Apologia
	2 BOAVENTURA PEREIRA SOUSA E A CONSTRUÇÃO DA IDENTIDADE PENTECOSTAL ASSEMBLEIANA
	3 ORALIDADE NA ASSEMBLEIA DE DEUS: BOAVENTURA SOUSA NA NARRATIVA DOS ASSEMBLEIANOS BACABALENSES
	4 CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS
	ANEXO A - BOAVENTURA NA FACHADA DO PRIMEIRO TEMPLO CENTRAL EM BACABAL (1)
	ANEXO B - CARTA DE BOAVENTURA SOUSA AOS MEMBROS QUE HAVIAM SE AFASTADO DA IGREJA (1)
	ANEXO C - FOTOGRAFIAS DO PASTOR BOAVENTURA
	ANEXO D - BANNER DO PASTOR BOAVENTURA
	ANEXO E - FACHADA DA IGREJA

